
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Hablar, escribir; pensar, leer  
en la Era Digital  

Nuevos paradigmas, nuevas herramientas  

  
 

 

 

 

 

Hilda Gómez González 

Antonio Tenorio 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

[…] la verdad es una técnica cultural que atenta contra el 
cambio por medio de la exclusión y la trascendencia. 

Byung – Chul Han 

Shanzhai. El arte de la falsificación  

y la deconstrucción en China 

 

 

 

Hoy ha dejado de ser concebible una totalidad  

que no sea potencial, conjetural, múltiple. 

Ítalo Calvino 

Seis propuestas para el próximo milenio 

 

 

 

Las tecnologías son artificiales,  

pero lo artificial es natural para los seres humanos. 

Walter Ong 

Orality and Literacy 

 

 

 

 

  



 

 

Contenido 
Sobre la autora y el autor 

Introducción 

0. El árbol que se convirtió en colmena. 

1. Los curiosos garabatos. 

2. Del habla a la escritura: una breve reflexión 

3. Hablar, escribir; pensar, leer: un solo proceso 

4. La sociedad de la información, un punto de partida. 

5. Escritura e hibridación. 

6. Oralidad y lectura digital. 

7. Nuevas brechas; nuevas competencias. 

8. Eslabones de la Cuarta Revolución Industrial 

9. La inmensa brevedad, ideas sobre lo mínimo 

Bibliografía mínima citada 

Sobre la autora y el autor 

Introducción 

El árbol que se convirtió en colmena. 

Los curiosos garabatos 

Del habla a la escritura: una breve reflexión 

Hablar, escribir; pensar, leer: un solo proceso 

La sociedad de la información, un punto de partida. 

Escritura e hibridación 

Oralidad y lectura digital. 

Nuevas brechas; nuevas competencias 

Eslabones de la Cuarta Revolución Industrial 

La inmensa brevedad, ideas sobre lo mínimo 

Bibliografía mínima citada 

 

  



 

Sobre la autora y el autor 

 

HILDA GÓMEZ GONZÁLEZ, es Licenciada en Comunicación por la UNAM, y 

cuenta con estudios de Maestría en Dirección Estratégica de Proyectos en TIC, en 

Infotec, Centro de Investigación e Innovación en Tecnologías de la Información y 

Comunicación.  

Gestora cultural, productora, locutora, comentarista, conductora y guionista de 

radio. Paralelamente se ha desarrollado en el ámbito del estudio, reflexión y 

formación en temas vinculados a igualdad de género, defensoría de audiencias y 

participación ciudadana.  

Se desempeña como Defensora de las Audiencias en UAM Radio 94.5 desde 2019.  

Es Socia Fundadora y Presidenta de Desarrollo de Proyectos de AlfabetizaDigital, 

Agencia para la Inclusión y las Creatividades Digitales. 

 

ANTONIO TENORIO, es Sociólogo, Maestro en Letras y Candidato a Doctor en 

Letras. Cuenta asimismo con estudios de posgrado en Educación disruptiva, 

Administración de instituciones educativas y es Candidato a Maestro en Políticas 

públicas, con énfasis en Innovación.  

Es Profesor universitario, Investigador, Narrador, Ensayista y un decidido promotor 

de un modelo de transformación digital de la sociedad basado en las personas. Ha 

sido Diplomático, Servidor Público y colaborador de diversos Medios en México y el 

extranjero.  

Ha publicado de forma individual doce libros. Es autor de Valor público y Era Digital 

en el cambio de época, publicado en 2018.  

Es Presidente ejecutivo de AlfabetizaDigital, Agencia para la Inclusión y las 

Creatividades Digitales. 

  



  

 



Introducción 
 

Hacia mediados de 2019 recibimos una llamada en AlfabetizaDigital, Agencia 

para la Inclusión y las Creatividades Digitales. A través de una tercera persona, el 

área vinculada con el programa de capacitación de la Sala Regional Especializada 

del Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, en México, había tenido 

referencias de nuestro trabajo. 

Luego de preguntarnos si trabajábamos bajo esquemas de actualización o 

capacitación institucional, nos preguntaron si sería posible que planeáramos un 

curso que fortaleciera las habilidades para escribir de quienes colaboran en esa 

instancia judicial.  

Por supuesto que dijimos que sí y ofrecimos hacer que ese curso estuviese 

cruzado por lo digital como el resorte central que hoy reorganiza todas las 

experiencias, personales y profesionales, a las que se enfrenta cualquier persona 

en el mundo contemporáneo.  

Desde los inicios de su labor, AlfabetizaDigital, ha concebido a la Era digital 

antes que por los dispositivos o herramientas que ha traído consigo, como el inicio 

de una época en la que las nociones esenciales que dieron forma al mundo anterior, 

están siendo substituidas por nuevos referentes. 

Cuando desde AlfabetizaDigital afirmamos que Lo Digital Es La Experiencia, 

divisa que distingue la labor que llevamos a cabo, lo que estamos tratando de 

subrayar es, justamente, nos encontramos frente a una revolución de las 



mentalidades en la que la configuración de nuestras experiencia, aun las más 

sencillas y cotidianas, se halla en un proceso de cambio radical. 

Es la manera de encarar esas tareas, el modo en que nos relacionamos con 

los objetos y la forma en que estas nuevas prácticas recalan en también nuevos 

espacios de interacción y de simbolización, lo que hace que las personas desplacen 

sus nociones anteriores hacia lo digital. 

Se trata, entonces, de un triple movimiento en el que las herramientas 

digitales participan, sí, sin duda, pero en el que el motor de esta transformación en 

las nociones básicas de las prácticas y las representaciones, descansa, más bien, 

en la disposición de modificar nuestra manera de pensar y de experimentar el 

mundo. 

Bajo esa convicción propusimos a la Sala Regional Especializada un 

programa de trabajo que se enfocara a las habilidades para la escritura profesional 

colocando el énfasis en las condiciones y desafíos que la Era digital impone. La 

aceptación no solo fue inmediata sino además llena de entusiasmo. 

El ánimo de quienes trabajamos en AlfabetizaDigital también fue grande. 

Porque creemos en lo que hacemos. Pero además porque la disposición de la Sala 

Regional Especializada reafirmaba nuestra certeza de que la estrategia que nos 

hemos planteado para no trabajar con clientes sino a partir de la noción de 

Instituciones u Organizaciones Aliadas, es la correcta. 

Así nació un Programa de trabajo que, usando las ventajas que permite la 

Plataforma AlfaBD-eLearning/Inteligencias en Red, se abrió camino para configurar 



una propuesta que hacía converger dos líneas: una práctica; otra, dirigida a incitar 

la reflexión sobre las implicaciones de la transformación que hoy se vive en torno 

de aquellos pilares o actividades que damos por hecho, la escritura, el habla, la 

lectura. 

  Lo que comenzó siendo pensado como una estrategia para fortalecer 

habilidades vinculadas a la sintaxis, la gramática o la ortografía, se amplío 

felizmente a un Seminario-Taller.  

En cada sesión abrimos un espacio para presentar una disertación que diera 

cuenta de la profundidad de la transformación que hoy viven las nociones 

establecidas en torno al habla, la escritura y la lectura.  

Al mismo tiempo teníamos el propósito de alimentar la propia reflexión de las 

y los participantes sobre el impacto de lo digital en la manera de concebir su propia 

vida y sus relaciones sociales, personales, familiares y, por supuesto, laborales. 

El libro que ahora presentamos recoge las nueve disertaciones que 

acompañaron casi todas las sesiones del trabajo realizado a la par de la Sala 

Regional Especializada del Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación.  

Los nueve textos que aquí se recogen mantienen el orden en que fueron 

presentadas y, salvo algunas supresiones de expresiones verbales propias de un 

texto destinado a ser leído en voz alta, se presentan de modo prácticamente íntegro. 

Hay un texto, el primero de todos, que es una excepción. Forma parte de la 

labor de difusión y promoción del debate y la reflexión que hace AlfabetizaDigital, 

pero su origen es una solicitud expresa que nos hizo la Universidad Autónoma de 



Chihuahua para la Conferencia con la que inauguraría su Semana de las 

Humanidades, este mismo 2019. 

Como se apreciará, así lo deseamos, las disertaciones que este libro recoge, 

tanto las que se leyeron en el Seminario de la Sala Regional Especializada, como 

el que se presentó en la Universidad Autónoma de Chihuahua, siguen la línea 

fundamental de centrar lo digital en el orden de suscitar y acompañar el cambio en 

el horizonte de las mentalidades que hoy, estamos ciertos, vive el planeta entero. 

En ese orden, hemos determinado que el texto leído en Chihuahua sea el 

primero, pues nos parece que comprender la manera cómo se ha desplazado la 

metáfora del árbol, como figura preponderante de representación del mundo 

anterior al mundo digital, resulta un elemento indispensable para asumir las nuevas 

realidades desde el sitio que ellas mismas nos demandan. 

De ahí, también, que el punto de arranque al hablar de la noción que durante 

los últimos dos mil años se enraizó de escritura, y confrontar cómo en el mundo del 

presente el dilema entre la fijación como aporte esencial de lo escrito y la 

permanencia en el interior de lo experimentado, como reclamaban los detractores 

de la escritura, toma formas inesperadas, marcadas por lo hibrido, en el mundo que 

habitamos. 

Habla, escritura; lectura, pensamiento se configuran en lo que podríamos 

determinar como la primera mitad de las disertaciones, como las coordenadas que 

habrá que seguir en los textos que conforman la segunda parte de lo que se 



presenta. Justo ahí donde las características, saldos, desafíos, alcances de lo que 

solemos considerar lo propiamente digital toma sitio dominante. 

Los trazos generales de la Cuarta Revolución Industrial se engarzan de este 

modo con la idea de que habla, escritura, lectura y pensamiento forman parte de un 

proceso de eslabonamiento en el que las modificaciones unos impacta sobre los 

otros.  

Las transformaciones que con el mundo digital han aparecido respecto a qué 

herramientas utilizamos para escribir o para leer, o en relación con los lugares en 

que haceos una u otra actividad, no son por lo tanto simplemente cambios de 

soporte que no tengan mayor impacto sobre la actividad misma y el modo en que la 

representamos en el orden de las ideas. 

Muy por el contrario, si las nociones de tiempo y espacio se han modificado 

radicalmente con el advenimiento de lo digital, estas nociones se hallan, asimismo, 

vinculadas en un proceso de mutua transformación, con la escritura, la lectura y el 

habla.  

Del orden vertical que privó y estructuró la representación del mundo a los 

nuevos paisajes signados por la horizontalidad colaborativa el hacer y el pensar, 

concebidos antes como dos procesos distanciados, cuando no antagónicos, se 

anudan, se entrecruzan, se alimentan y energizan mutuamente.  

La ahora casi legendaria conjunción de las 5 C´s que acompañan el mundo 

contemporáneo: Colabora-Comparte-Comunica-Crea: Comunidad, ha encontrado 

para AlfabetizaDigital suelo fértil y entusiasta participación en la Sala Regional 



Especializada del Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación. Nos 

congratulamos de ello y expresamos desde AlfabetizaDigital nuestra más profunda 

gratitud. 

Nadie puede actuar en un mundo que no comprende, ha sentenciado el 

filósofo francés Paul Ricoeur con la lucidez que acompañó siempre su pensamiento 

como acción y su acción como pensamiento.  

A la comprensión de que es fundamental alentar el pensamiento, la reflexión, 

el entendimiento de las nuevas circunstancias de este nuevo mundo que habitamos, 

AlfabetizaDigital debe en buena medida esta experiencia formativa al compromiso 

personal por alentarla de la jurista Gabriela Villafuerte, Magistrada Presidenta de la 

Sala Regional Especializada del Tribunal Electoral del Poder Judicial de la 

Federación.  

A todo el personal de la Sala nuestro reconocimiento a sus aportes, interés, 

seguimiento y compromiso con este espacio en que corroboramos aquella vieja 

sentencia de nuestro sabio Alfonso Reyes: “Entre todas y todos lo sabemos todo”. 

De esa experiencia, las disertaciones que ahora recoge este libro, aspiran, 

no más, no menos, a ser su testimonio. 

 

Ciudad de México, enero de 2020 



  



 

El árbol que se convirtió en colmena. 
Seis apuntes sobre mirada, pensamiento y humanismo en la era digital 
 
 

Antonio Tenorio 

Primer apunte: la barreta 

Como se sabe, la construcción de los ferrocarriles, en la última parte del siglo 

XIX fue determinante, no solo en México, sino en todo el mundo, para la integración 

de mercados, la incorporación de territorios y la conexión entre ciudades.  

A propósito de ello, y otras cosas que iré uniendo, comienzo contando una 

historia de aquellos años. 

Es el otoño de 1848. En el ferrocarril que unirá Nueva Inglaterra con Vermont 

trabaja un hombre fornido, pero apacible, ordenado y cumplido como pocos. Su 

nombre es Phineas Gage. Tiene 25 años. Es el capataz de una cuadrilla.  

El territorio es hostil. Un paisaje rocoso exige el uso continuo de dinamita. 

Gage es el encargado de colocar los cartuchos en los agujeros que sus 

subordinados hacen en las rocas y luego supervisa, paso a paso, que el proceso se 

lleve a cabo de modo correcto. Un error podría costarle la vida o la amputación de 

un miembro a cualquiera. 

Exactamente el 13 de septiembre, ese día tan significativo para los 

mexicanos, ocurre un accidente. Pasa de medio día. Metódico como es, Gage, ha 



preparado todo para que puedan volar un roca. Ha instruido a su ayudante sobre 

colocar el cartucho. Provocar una implosión, se le dice.  

Por alguna razón, Phineas Gage voltea al grito de alguien que le quiere decir 

alguna cosa. No han colocado la arena. El cartucho de dinamita permanece 

aprisionado en la roca, sin nada que le proteja. En ese momento, justo cuando el 

capataz está distraído, de la piedra brinca, la carga estalla y le vuela la mitad de la 

cara a Gage. 

La explosión “perfora la mejilla izquierda de Gage, le traspasa la base del 

cráneo, atraviesa la zona frontal del cerebro y sigue disparada, destrozándole la 

parte superior de la cabeza. Cubierta de sangre y fragmentos de cerebro, la barra 

cae a treinta metros de distancia. Phineas Gage está en el suelo. Aturdido, en la 

tarde asoleada, calla, pero está despierto. Igual que nosotros, impotentes 

espectadores”. 

Contra todo pronóstico, Gage nunca pierde el sentido, parece normal. Con 

media cara destrozada y una parte del cerebro expuesta, pero suficientemente 

normal para sentarse y caminar por sí mismo, luego de haber permanecido unos 

minutos sobre el suelo, inmediatamente después del accidente. 

Sin que sepa bien a bien cómo, Gage sobrevive al brutal accidente, como 

sobrevive también a la infección que le inunda la herida unos días más tarde, 

recordemos que no existen los antibióticos entonces. A los dos meses, desfigurado, 

pero vivo, es dado de alta. Milagrosamente, sí.  



El joven Gage, sin embargo, nunca volverá ser el mismo. No hablo de lo 

físico. Me refiero a un Gage que, como si hubiera estado escondido dentro del 

primero, se apodera de la vida de aquél. Se tornará, de esa forma, hasta el último 

de sus días, en todo lo contrario de lo que fue. Abusivo, violento, pendenciero, 

bebedor empedernido; pero también inseguro, fantasioso, inconstante. A los 38 

años, en 1861, murió repentinamente, luego de una serie de convulsiones. Si no 

fuera por lo que su caso ha representado para la neurología contemporánea, nadie 

le recodaría. 

 

Segundo apunte: el reflejo del alma 

El ojo, en particular el iris del ojo, ha sido desde tiempo inmemorial, en voz 

de los poetas, el espejo del alma. Algo de razón tienen. Al menos fisiológicamente. 

Es por ahí, por la córnea y su centro, el iris, por donde se conecta el nervio óptico, 

encargado de transmitir la información sensorial que recogemos con la mirada y 

llevarla hasta el cerebro.  

El iris es la puerta de entrada, o la ventana, si se quiere, a ese mundo de lo 

tangible y lo intangible que es el cerebro humano. Curioso es, sin embargo, el origen 

de la idea, al menos en occidente, de que en el iris se encuentra marcado el trazo 

de nuestro ser. Les cuento. 

La joven era bellísima. Tiene un esplendor que pudo haber cautivado a 

cualquier mortal. Y a no pocos inmortales, también. Y no lo digo de broma. Un 

inmortal, un dios, se enamoró de ella. Hades, el dios del inframundo, hermano de 



Zeus, el hermano echado, quedó prendado de la belleza de la muy joven y muy 

bella Kore. 

Hija de Zeus, dios entre dioses, y de Deméter, la diosa griega de la 

agricultura. Hades secuestra a la joven. Después de lo cual, se dice que Deméter 

entristeció de tal manera que la tierra dejó de ser productiva. Ante esto, Zeus 

intervino y ordenó a Hades devolver a la muchacha. El dios del inframundo 

obedeció, a medias. Hizo que la chica comiera unas semillas de granada para con 

ello asegurar que cada seis meses regresaría a su lado al inframundo.  

Este es el origen mítico de las estaciones del año. En las que durante seis 

meses la tierra es productiva para la agricultura (Cuando Kore o Perséfone está 

entre nosotros) y seis yace descansando y sin producir (otoño e invierno) cuando 

Deméter resiente la ausencia de su hija. 

Nuestro mayor interés, hoy, descansa, no obstante, en la relación que este 

mito guarda con la idea de que el espejo del alma se halla en el iris.  

La explicación reside en el juego de nombres de los involucrados principales. 

Hades, cuyo nombre quiere decir el que no ve, pudo recuperar la vista por un 

instante. Exactamente aquel que quedó deslumbrado por la belleza de Perséfone. 

El nombre de ésta, en su versión como Kore, a su vez, quiere decir la pequeña 

muchacha o la muñeca pequeña, la muñequita, aludiendo, por supuesto, a su 

belleza.    

La parte del mito que es más significativa para nosotros este día, de este 

modo, es aquella en la que, después de que Hades emerge del inframundo 



haciendo una grieta en la tierra, mientras Kore juega con sus amigas a recoger 

flores, el dios la toma en sus brazos, la levanta y emprende el camino con ella hacia 

el tenebroso subsuelo. 

Antes, embelesado, teniéndola en vilo en sus brazos, Hades busca y 

encuentra la mirada de la chica. La silueta de Kore, la muñequita, la belleza inmortal 

de su alma, queda así plasmada en el centro de los ojos de el que no ve, Hades. 

De ahí que los griegos aseguraran que en el centro de los ojos de cada persona 

podía verse, en lo que nosotros llamamos iris, el contorno de una pequeña muñeca 

y en ella, el brillo del alma de cada quien. 

¿Cómo los griegos lograron imaginar que en ese sitio, el iris, se encontraba 

si no la ventana del alma, sí la entrada para asomarse a los misterios del cerebro? 

Nunca lo sabremos. 

 

Tercer apunte: raíces 

Mi abuelo nació en Chihuahua. Vengo aquí, pues, como quien viene al 

reencuentro con sus raíces.  

Y apenas digo la palabra y pienso en el sinnúmero de metáforas que se 

pueden encontrar a partir de la palabra misma raíces, como las hay también, a 

raudales, de un modo más general, asociadas al árbol como figura que representa, 

ante todo, una manera de concebir el mundo y el sentido de la vida. 

Desde el Génesis, por supuesto, y el Árbol del bien y del mal, hasta el árbol 

de levas que tiene los automóviles, pasando, desde luego, por el árbol genealógico, 



los árboles de ideas o los árboles de la vida que se hacen de barro en el centro de 

México.  

El que a buen árbol se arrima… Árbol que crece torcido… No hay que hacer 

leña del árbol caído, y más muchas más… Hay cientos de frases, proverbios, 

refranes, aforismos y libros completos que aluden a los árboles, por entero; o, en 

muchos más casos, a alguna de sus partes: las semillas, el tronco, las ramas.     

Hay figuras, elementos, formas de la representación visual que marcan 

épocas. El árbol es, sin duda, una de las imágenes predilectas, con las que el mundo 

posterior al Renacimiento gustó de representarse a sí mismo. 

Anclado y bien anclado a la tierra, el árbol sirve como metáfora de aquello 

que viene de lejos, está conectado y tiene un sentido de crecimiento y continuidad. 

Las raíces, dicta esta imagen, pueden no verse, pero se sabe que ahí están y que 

son lo que amarra al origen, a lo remoto, a lo que sigue ahí, pero ha quedado abajo. 

El tronco, en este horizonte, juega el papel de representación de lo que se 

fortalece con el tiempo, resguarda el conocimiento continuo y acumulable. Es la 

parte central de esta figura que se distingue por ser un todo unido, coherente, 

consistente, que crece y se organiza, se ramifica, en sentido vertical. 

La idea de que en el árbol se halla la manera de decir, a través de una 

imagen, que las cosas o las áreas del conocimiento, se pueden organizar por ramas 

y que estas ramas a su vez dan frutos, estudiantes que acceden al conocimiento, y 

que cada una de estas ramas está unida, también, a ramas más gruesas, como la 

filosofía o la literatura lo están a las humanidades. 



De algún modo, todas las formas de organización que se distinguen por 

presentarse de modo vertical se desprenden de esta imagen, insisto que es antes 

que una imagen, una idea del mundo representándose a sí mismo, y que tiene en 

el árbol a su gran figura representativa.  

El árbol que comienza, como el hombre y la mujer, siendo semilla, que recibe 

el riego, el alimento, y crece, que vence dificultades y que al final se yergue, se 

levanta, y ocupa un lugar, ese hombre, esa mujer que reconoce sus raíces, que se 

ha hecho de una historia propia, un tronco, y que quiere seguir creciendo, para que 

sui esfuerzo dé frutos. 

No estoy diciendo que eso no sea cierto o que esté mal. No.  

Trato de decir que la elección del árbol como una de las metáforas centrales 

de la vida, el mundo, el conocimiento, el tiempo, corresponde a una época, y que 

cada época se distingue de las anteriores, entre otras cosas, por la elección de 

aquellas metáforas que habrá de darle significación. 

 

Cuarto apunte: el método 

El Humanismo, el gran tema y vereda que nos tiene aquí, no tiene fecha u 

hora precisa de inicio, desde luego, pero sí señales que anuncia su advenimiento 

hace más de 500 años.  

Los mundos, que siempre están compuestos por ciertas ideas dominantes, 

algunos objetos que son espacialmente valorados, y determinadas maneras de 

hacer las cosas, cómo hacerlas, dónde hacerlas, es decir, lo que llamamos, 



prácticas sociales, esos mundos, compuestos por esas tres cosas, ni aparecen ni 

desaparecen de la noche a la mañana. 

Hoy mismo, nuestro tiempo vive un periodo que bien podría ser nombrado un 

mundo de entremundos, al modo que proponía el filósofo alemán, Ernst Bloch para 

los periodos en los que se sobrepone lo que aún no ha terminado de irse con aquello 

que no se generaliza por completo aún.  

En nuestro caso, el mundo anterior, caracterizado por explicarlo todo a partir 

de elementos contrarios irreductibles, marcado por la obligación de elegir entre uno 

u otro (o estás conmigo o estás contra mí, es un ejemplo), ese mundo, hecho, 

además de identidades que se suponían unitarias y no fragmentarias, continuas y 

no intermitentes, cohesionadas y no dispersas, ese mundo se halla entreverado con 

el que ha venido emergiendo desde hace por lo menos 20 años: el mundo de la era 

digital. 

¿Qué lugar asignarle al humanismo en esta época, insisto, caracterizada por 

las contradicciones y paradojas de todo tiempo entremundos? No lo sé del todo, y 

ese uno de los motivos por los que esta Semana del Humanismo, esta iniciativa de 

la Facultad de Filosofía y Letras resulta tan pertinente. Su llamado a repensar el 

humanismo, toca el nervio central de la cuestión: pensar, repensar.  

Ninguna era tiene fecha de inauguración cual si fuera un supermercado. Pero 

sí fulgores que anunciaron su advenimiento.  

En el caso del humanismo, lo sabemos, hay un antes y un después de que 

el pensamiento de Rene Descartes se coloque en el mundo. Será él quien siente 



las bases de una nueva concepción de lo humano y sus posibilidades para 

comprender y transformar la realidad. 

Francés, nacido en 1596 y muerte en 1650, Descartes propone las nociones 

básica de lo que conoceremos siglos después como el método científico.  

Conocido y reconocido por el principio de “Pienso, luego existo”, que expresa, 

nada menos, que es el pensar lo que me hace saber de mi existencia y la de todo 

lo demás, resulta notable, que Descartes se valga, justamente, de una metáfora, la 

del árbol, por supuesto, para resumir su noción del nuevo tiempo, su tiempo, que 

estaba por venir. “El árbol del conocimiento”, le llama. 

Más allá del orden que el árbol de Descartes da a las ciencias para anunciar 

a la filosofía como el punto más alto, el en ramaje (suena a engranaje, ¿verdad?) 

frondoso de la parte más alta de ese árbol, presenciamos en ese momento la fijación 

de una imagen, una metáfora, que acompañará toda una era.  

El árbol es esa metáfora, fiel y constante, que ha acompañado, que ha 

hablado en silencio, como dijera el poeta polaco Czeslaw Milosz, a lo largo de un 

camino que se prolongó por cinco siglos. 

 

Quinto apunte: el error 

En 1994, un año antes de que se fundara Yahoo! y cuatro antes que Google, 

se crea Amazon, surge el primer buscador para Internet y aparece un libro que trata, 

aparentemente, sobre neurología. 



 El libro lleva por título: El error de Descartes. Su autor tenía por entonces 50 

años y estaría llamado a ser una de las figuras más prominentes en el ejercicio de 

repensar y reformular de las neurociencias y su vinculación con el humanismo. Se 

llama, Antonio Damasio. 

Del ahora ya legendario título de Antonio Damasio, he tomado la primera 

historia que les narré, la del accidente que transformó la vida del joven Phineas 

Gage. Han pasado justo 25 años, un cuarto de siglo, desde la aparición de El error 

de Descartes, y el mundo, no necesito decirlo, se ha transformado radicalmente.  

Dotado de una pluma excepcional y un pensamiento capaz de conectar 

ámbitos del conocimiento distintos, Damasio se vale de la tragedia de Gage para 

invitarnos a reandar el camino sobre la manera como hemos concebido la relación 

entre pensamiento duro, digámosle así, y las emociones. Lo que el ahora 

famosísimo neurólogo y humanista, que no humanitario, insisto, plantea es que las 

emociones están lejos de configurar la antítesis de razonar, de comprender.  

Y por el contrario, es en la comprensión en las emociones donde podemos 

hallar pistas válidas y esenciales para entender qué nos hace ser quienes somos y 

actuar como actuamos. Sobra decir que sin esta capacidad comprensión, que es a 

final de cuentas una capacidad de reconocimiento, de auto reconocimiento, si no se 

inicia por saber quién se es y de qué se está hecho, será imposible transformarse y 

transformar lo que nos rodea.   

¿Cuál es el Phineas Gage que debemos considerar como el real? ¿Quién de 

los dos Gage es el Gage real? Me dirán los dos, y puede ser que así sea. Pero mi 



pregunta se dirige a un terreno más resbaladizo e inseguro que simplemente sumar 

lo que podemos llamar etapas o formas de ser cambiantes en cada sujeto.  

Hablé del alma y del mito que funda la idea de que la mirada es su reflejo, 

porque lo que desata el atroz accidente de Phineas Gage es, de alguna manera, y 

perdón por el exceso, un cambio de alma en un sujeto que manteniendo su misma 

materialidad, se transforma en un alguien totalmente opuesto a quien era. ¿Dónde 

estaba ese segundo Phineas Gage? O dicho de otro modo, ¿a dónde se fue el 

Phineas Gage que desapareció con el accidente? 

¿No éramos acaso, se supone, cada individuo, cada individua, un árbol cuyas 

raíces estaban ya determinadas y ancladas y bien ancladas a la tierra, no éramos 

el tronco ya establecido y que había crecido sobre el suelo nutricio de nuestros años 

anteriores, no éramos ramas con sus hojas y sus frutos directamente conectadas, 

en un cuerpo único y unido, con las raíces y el tronco? 

¿No era el mundo todo eso también, un árbol; o, para decirlo como lo hemos 

venido diciendo, no era el mundo conocido y reconocido, la imagen, la metáfora de 

un árbol? 

 

Sexto apunte: la colmena 

Si nos permitimos tomar como punto de partida, al menos como uno de los 

puntos de partida, la metáfora del árbol del conocimiento planteada por Descartes, 

podríamos preguntarnos hoy: ¿Hay una nueva metáfora para nueva era?  



Por supuesto. Y no necesito ser yo quien la enuncie. Todas, todos ustedes 

la conocen, la usan, la vivimos cotidianamente.  Nos hemos apropiado de ella, tanto 

como ella terminará por apropiarse de todo: la red. 

Así la red para nuestra época. Así el árbol lo fue para la época que precedió 

a nuestro aún incierto presente. Antes que la descripción de los procesos en los que 

los servidores se interconectan de modo redundante, antes que dar cuenta de un 

mapa de millones de delgadísimas líneas que salen Facebook hacia todos los 

rincones del planeta, la red es una metáfora que anuncia lo que ya es, como ya 

actuamos, como ya nos concebimos. 

No es casual, por eso, que el estudio del cerebro, de las redes (ahí está la 

metáfora) neuronales y sus todavía no descubiertos del todo mecanismos y 

explicaciones, nos resulte tan particularmente fascinante.  

De ahí, también, que bajo la idea de una red, que por su propia naturaleza 

carece de centros inamovibles, pues el centro se desplaza conforme la red crece, 

de ahí que hoy hablemos de las fronteras de las disciplinas o de los ámbitos del 

conocimiento o reconozcamos fronteras que se mueven, que se desplazan, del 

mismo modo que una red lo hace al crecer o recortarse. 

En los años noventa del siglo pasado, las ciencias sociales estuvieron 

permeadas por lo que en ese entonces identificamos como el pensamiento 

posmoderno. Llamado también posestructuralismo, Gilles Deleuze resultó uno de 

sus más prolíficos y originales representantes.  



Deleuze se vale de una denominación traída del orden vegetal y, como el 

árbol, la coloca como representación visual de lo que considera como el mundo que 

asoma. Atina. Rizoma son la papa, el jengibre, el lirio, el pasto. Rizoma son los 

helechos pegados a la pared del Cañón de San Carlos.  

Una red, una estructura que se expande, no a la manera del árbol, que no 

tiene centro, que no comienza en ninguna raíz ni acaba en ningún fruto, y que, a 

diferencia de la mítica imagen de la semilla de la que el árbol y todo lo demás brota, 

el rizoma ha de poder ser cortado en cualquier parte y reimplantado en otro lugar 

para que desde ahí crezca, se expanda. 

El rizoma, de Deleuze, y por eso comencé hablando de los ferrocarriles y la 

manera en que sus líneas trazan una red que como toda red puede conectar todo 

con todo, el rizoma de Deleuze, decía, cede su paso, me parece, a la emergencia 

de una metáfora que de alguna manera es la evolución de ese planteamiento 

original. Si Deleuze habló en los noventa del mundo como rizoma, toca hoy, 

sostengo, hablar del mundo y nuestra existencia en él, como colmena. 

Red también, la colmena es hábitat que cuidar, refugio contra los 

fundamentalismos que fortalecer, espacio para producir de modo distinto que 

promover, comunidad y comunidades que restaurar. 

Cual si pensáramos en un árbol al que lo fue cubriendo una enredadera hasta 

que, vivo pero por debajo de ella, lo que hay a la vista es cada vez más la 

enredadera misma. Así, nuestro salto de era. 



El humanismo es ese árbol que hoy se ha tornado colmena. Colmena de lo 

humano y para lo humano integrado, extendido en, sobre, a través, dentro del 

entorno de lo natural donde nada nos es ajeno, ni nada está desvinculado. 

Repensar el humanismo es el llamado, sobre todo a los más jóvenes, a no 

cejar en edificar esa colmena que sea y represente, en el poder de lo que las 

metáforas instauran, representación y reflejo de un mundo humano y natural 

signado por lo colectivo, lo horizontal, lo colaborativo. La gran palanca, lo digital.  

Siempre y cuando comprendamos cabalmente, que lo digital no son ni los 

aparatos, ni las antenas, ni los cables. Lo digital es la posibilidad de construir, 

colectiva y horizontalmente, a modo de colmena, una experiencia de lo humano en 

que el centro de la tecnología esté al servicio de las personas, de sus emociones y 

de su capacidad para comprender con empatía y solidaridad a las y los demás.  

Tal es el desafío. 

 

  



 

Los curiosos garabatos 
Los grammata y el origen mítico de la escritura 

 

Antonio Tenorio 

 

Tratemos de imaginar por un instante, solo por un instante, lo que hubiera 

sido del destino de la historia de lo humano de no haberse inventado la escritura.  

Lo primero que quizá aparezca en la mente, es lo descabellado que el 

ejercicio histórico hipotético mismo puede resultar.  

Inimaginable, se dirá. Imposible, podrá agregarse. Y no faltará razón a tal 

resistencia siquiera a imaginar que lo humano hubiese sido posible de no haberse 

inventado en algún momento la escritura. 

Cuanto lo humano debe al acto de escribir es, sencillamente, inmenso, 

incalculable; pero sobre todo, impagable. 

La propia historia, que no es otra cosa que la transmisión escrita de lo que 

nos ha antecedido, se funda en la escritura.  

Sin ella, anclados únicamente a nuestra capacidad oral, como bien advierte, 

el filósofo francés Paul Ricoeur, lo más probable es que el traspaso de lo aprendido 

de una generación a otra hubiese extraviado buena parte de su contenido entre el 

decir de unos y el entender de otros. 



Es el mismo Paul Ricoeur quien advierte todo cuanto de lo humano está 

vinculado a la escritura, la fundación del derecho, por supuesto, el que las leyes 

estén fijadas y puedan ser conocidas, transmitidas y aplicadas de modo general, es 

parte de esa deuda eterna e inconmensurable de lo humano con la escritura. 

Las matemáticas, la aritmética y la geometría; la cartografía y los historiales 

médicos de los pacientes; el dibujo y con él, la arquitectura y la pintura; los censos 

y las fórmulas químicas y físicas; las taxonomías e incluso las hagiografías, es decir, 

la vida de los santos. 

Sin dejar de mencionar, por supuesto, a aquello en lo que se suele pensar 

cuando se habla de la invención de la escritura. La capacidad para alimentar ese 

espacio de humanidad llamado imaginación.  

Se atribuye a Carl Sagan, el famosísimo astrónomo y divulgador de la ciencia 

norteamericano, la idea de que no hay “cosa más sorprendente es un libro. Es un 

objeto plano, hecho de un árbol, con partes flexibles en las que están impresos 

montones de curiosos garabatos. Pero, cuando se empieza a leer se entra en la 

mente de otra persona; tal vez en la de alguien que ha muerto hace miles de años”. 

“La escritura es, tal vez, dijo Sagan en su momento, el más grande los 

inventos humanos”. 

*** 

Pero, ¿qué es exactamente escribir? O, dicho de otro modo, ¿escribir es 

escribir? ¿sin importar si es haciendo incisiones en una piedra, marcando una 



tableta de cera o pintando sobre un pedazo de piel o una corteza de árbol, como se 

hace en eso que los mexicanos llamamos papel amate. 

¿Escribir es escribir, así sea con una pluma de ganso, con un pincel, con una 

tiza, con una punta afilada, un lápiz, una pluma fuente, un bolígrafo una máquina de 

escribir o una computadora? 

La escritura es una habilidad que se aprende. Eso está fuera de toda 

discusión. Una habilidad que está relacionada con los instrumentos con los que se 

efectúa, con las reglas que le rodean y con las capacidades cognitivas de quien la 

ejerce. 

 Pero además de todo eso, o quizá convendría decir, en torno a todo eso, 

como si fuese un manto que le alberga y da forma: escribir es una idea.  

Escribir es la idea de qué es escribir. Dónde, cómo, quién pueda hacerlo, 

para qué se hace, sobre qué superficies, y aún más: qué consideraremos bien 

escrito o mal escrito, elegante, vulgar, útil, inútil.  

Sin dejar de lado, a que prácticas de lo humano habremos de conferirles el 

título, el carácter de “una forma de la escritura”. 

La escritura tiene, pues, dos formas: como práctica y como idea. Lo que da 

como resultado que tengan, también, dos orígenes y dos historias que corren 

entrecruzándose una con otra, a lo largo del devenir humano. 

Hoy, me quiero ocupar de la historia que compete a la escritura no como 

práctica, cuyo origen se atribuye a los sumerios, en Mesopotamia, hace 5 mil 500 

años.  



El interés de hoy recae, más bien, en el acto de escribir como idea. En sus 

significaciones y en el debate, aún persistente, del que es protagonista en su punto 

de partida como idea. 

Una idea, lo sabemos, es la forma humana en que damos valor y, derivado 

de ello, un lugar en el mundo a una práctica. La idea no es el hecho en sí, sino el 

modo en que lo construimos, y al hacerlo, lo significamos. 

En tiempos recientes, a través de esa corriente que se identifica como 

Historia de las ideas o Historia cultural, los historiadores han abrevado del mundo 

de las ideas para ayudarse, y ayudarnos a comprender el pasado, a partir de 

indagar, justamente, en las formas, las ideas que en determinadas épocas se 

tuvieron del amor, la muerte, la imaginación, el dolor, la belleza; o incluso la fealdad, 

en un tratado deslumbrante que nos legó Umberto Eco, a través de su Historia de 

la fealdad. 

Las respuestas que podamos tener, o tenemos aun sin habernos dado 

cuenta, a preguntas como: ¿sirve de algo escribir?, ¿es bueno o malo que algo esté 

por escrito?, ¿lo escrito está por encima de lo hablado?, ¿puede el escribir 

inducirnos a la pereza? ¿escribir se puede volver un vicio?, y otras, muchas otras 

que a lo largo de la historia se han planteado distintas sociedades, constituyen eso 

que hoy estamos llamando: la idea de escribir. 

Si aceptamos, entonces, que escribir ha sido, es, una idea, estaremos 

también aceptando que, como toda idea, tiene una historia y que ésta, su historia, 

se puede rastrear en el largo tiempo de lo humano. 



 

*** 

La historia de la escritura como idea, como toda historia de data antigua, está 

indisolublemente ligada al mito. Mas, no solo eso. El origen de la idea de la escritura 

se entrecruza con el de la memoria. Escritura y memoria, al modo de un trenzado 

que se extiende en el tiempo, comparten su punto de origen sobre el horizonte de 

los mitos. 

¿Dónde reside lo escrito, como depositario de lo recordado, o sea de la 

memoria? ¿De qué clase de palabras, escritas o habladas, está hecho ese mundo 

de recuerdos, al que llamamos memoria? ¿Es la escritura una herramienta que 

puede hacer mejor la vida humana? ¿Son la escritura y la memoria 

complementarias o una juega en contra de la otra? 

Son parte, estas preguntas, del imaginario del mundo clásico griego sobre el 

cual coloca la sociedad de ese tiempo el origen, insisto, trenzado, de la escritura y 

la memoria. Relación, binomio, díada, que, hasta nuestros días, valga decir de una 

vez, se mantiene vigente. 

Dos mitos dan cuenta del punto de partida de la idea de que memoria y 

escritura no solo están emparentadas, sino que se corresponden una con la otra.  

Primer mito. Simónides, la visita y la memoria. Se cuenta que en la vieja 

ciudad de Tesalia ocurrió un día una fiesta. El anfitrión, un rico comerciante, mandó 

a traer a uno de los más célebres poetas de la época para amenizar el convivio. Se 



trataba de Simónides, quien aceptó el encargo. A cambio de una paga, por 

supuesto, tal y como cuenta la erudición de Francis A. Yates. 

Una vez en la fiesta, el poeta hizo su trabajo. Recito algunos poemas que, se 

dice, fueron muy recibidos. Antes de comenzar, tal cual era costumbre, Simónides, 

dedicó su intervención a una deidad. Para la ocasión, el poeta eligió dedicar sus 

poemas a los dioses gemelos: Cástor y Pólux.  

Al terminar, y luego de los aplausos, Simónides se acercó al dueño de la casa 

para recibir su paga. Grande fue su sorpresa cuando el rico comerciante se negó a 

cumplir su parte del trato. “Has dedicado tus poemas a Cástor y a Pólux”, le reclamó 

agriamente, “pues que sean ellos quienes te paguen”, dijo y se dio media vuelta.  

A punto de ir tras el dueño de la casa, Simónides fue detenido por un 

sirviente. “Lo buscan en la puerta, señor”, dijo el esclavo. No muy seguro de que era 

lo que correspondía, el poeta se dirigió a la entrada. Llegó hasta ahí, se asomó y no 

vio a nadie.  

Creyéndose víctima de una treta, Simónides volteó a mirar de modo furibundo 

al sirviente, quien juró y perjuró que había no una sino dos personas que 

preguntaron por él. En un último intento por creerle, el poeta salió un poco de la 

casa para asomarse sobre la calle. No vio a nadie. Mas al momento en que estaba 

a punto de entrar nuevamente, la casa se derrumbó por completo.  

Todos quienes estaban dentro de la casa murieron en el derrumbe. Todos, 

excepto Simónides, a quien no solo no le pasó absolutamente nada, sino que, 

valiéndose de su capacidad para recordar en qué lugar se encontraba cada uno de 



los asistentes, fue determinante para reconocer cada uno de los cadáveres 

desfigurados, cuando fueron siendo sacados de entre los escombros. 

 El centro del mito, con el que se significaba el nacimiento de la memoria 

como una suerte de escritura interior, de croquis que queda trazado dentro de cada 

persona, es que habiendo a salvado de la muerte a Simónides, los dioses dobles, 

Castor y Pólux, quisieron obsequiarle algo más: la memoria.  

Segundo mito. El faraón, el dios y un invento extraordinario; o quizá no tanto. 

Se dice que un día, frente al faraón de Egipto, se presentó el dios Teuth. “Traigo 

tres regalos para tu pueblo, señor”, dijo la deidad al gobernante.  

Se trataba, según se cuenta, en efecto de tres obsequios inventados por 

Teuth, los tres. La geometría, los juegos de azar y, finalmente, los grammata, que 

no eran otros que aquellos “curiosos jeroglíficos” de los que hablaba Carl Sagan al 

referirse a la maravilla que consideraba la invención del libro. Los grammata eran, 

sí, las letras. 

El faraón recibió de buena gana los tres regalos. Los analizó con cuidado y 

después de cierto tiempo y tratando de que su tono reflejara prudencia y no 

soberbia, dio por aceptados dos de los tras obsequios.  

Consintió quedarse con la geometría, muy útil para trazos de ciudades y para 

la guerra misma, incluso. Aceptó también los juegos de azar, que daría distracción 

al pueblo que tanto laboraba. Mas, rechazó los grammata, las letras, y con ellos, lo 

que en el fondo significaba adoptarlos: la escritura. 



¿Las razones? El soberano razona y dice: “la escritura no puede ser algo 

bueno, pues si las personas han de confiar al exterior lo que debe ser resguardado 

por su interior, entonces, al final”, sigue razonando el faraón, “al final, lo que los 

grammata y la escritura provocarán es la pereza en la gente, pues habrán de confiar 

a lo escrito externamente, lo que deberían recordar internamente”. 

“Lo que tú traes, Teuth, no es la sabiduría, que solo puede venir del interior 

de las almas, sino su apariencia puesta en lo externo. Es igual que la pintura, que 

no es la realidad, sino su copia”.  

Palabras más, palabras menos, este es el argumento que será utilizado por 

aquellos que ven en la escritura una cosa que distorsiona, que falsea, que no es lo 

auténtico. Hoy, que para todo mundo escribir es una cosa que se piensa como 

buena, incluso si no se escribe bien, las ideas relacionadas con la escritura como 

algo no natural al ser humano nos parecen lejanas y hasta algo excéntricas. 

Y sin embargo, tan lejos como pueda parecernos Rousseau, Bergson o 

Platón, o tan cerca como recordemos la idea de una educación central y 

decididamente mnemotécnica, la historia de la idea de la escritura ha sido 

acompañada por una corriente que la mira con la misma desconfianza con la que, 

se cuenta, hizo que el faraón salvará a su pueblo de volverse perezoso, consigna 

Paul Ricoeur en la conferencia que dedica al tema y que a la postre daría lugar al 

pequeño volumen titulado Interpretación y excedente de sentido, cuya versión en 

español se debe en su traducción y publicación a la Universidad Iberoamericana. 

*** 



Frente a estos embates, presentes aún hoy en día en contra de la escritura, 

en cualquiera de sus manifestaciones, Paul Ricoeur, a quien ya antes habíamos 

citado, se esfuerza por construir una larga y razonada argumentación en favor de la 

escritura. 

Como es costumbre en este pensador, Ricoeur traza y recorre una larga ruta 

que parte, justamente, del elemento central que ha esgrimido históricamente la 

critica a ésta: la no realidad que representa, o aún más: la falsificación de la 

experiencia vital verdadera, que solo puede ser “escrita” en el interior de la memoria 

de cada persona. 

Trataré de hacer un apretado resumen de la argumentación riqueriana, para 

luego encaminarme hacia el final de estas notas que sirven apenas para comenzar 

a entrar en una materia que, como se ve, tiene en su propia historia, un camino lleno 

de más vericuetos que lo que cualquiera hubiera podido imaginar. 

Ricoeur arranca pues de la propia idea que Platón postula, y todos los críticos 

de la escritura van a secundar, de distinta pero coincidente manera.  

Lo genuino está escrito en el alma, es igualitario y refleja un esfuerzo interior, 

van a argüir los críticos de la escritura. Y de Platón en adelante, tendrán una 

analogía favorita, “es como la pintura”, dirán, incapaz de defenderse por sí misma, 

sin la ayuda de quien hable por ella.  

A partir de la aseveración crítica a la escritura de que los escritos son 

indiferentes a sus destinatarios, y, por tanto, no son capaces de salvarse por sí 



mismos, Ricoeur contrapone lo que va a llamar la teoría de la concentración y el 

aumento icónico de la realidad.  

La idea riqueriana se base en la aseveración de que al escribir, al igual que 

al pintar, ocurre un proceso de selección y disposición de los elementos que, de 

modo indistinto, simultáneo e infinito, ocurren en la realidad. Dicho en palabras de 

Ricoeur, escribir, como pintar, es decir más con menos. He ahí la dificultad y a la 

vez el prodigio mayor de la escritura.  

La pintura, y por analogía, la escritura, reconstruye la realidad a partir de 

alfabeto óptico limitado. Es capaz de redituar más, abarcando menos, a partir de 

una operación que combina la miniaturización y concentración. Porque es capaz de 

“...ampliar el significado del universo capturándolo en la red de sus signos 

abreviados”, es capaz de oponerse a la erosión de la óptica habitual”.  

La escritura, a diferencia del habla, unida de modo indisoluble con el 

presente, ya lo veremos de modo más profundo cuando abordemos la relación entre 

dos formas de comunicación, se forja en a través paradoja tan intensa como 

productiva. Lo escrito significa la distancia del tiempo y el lugar en que tuvo lugar el 

acto como tal. Pero de esta distancia abreva su poder mayor, sobrevivir a ella.  

El tiempo y el lugar en que tuvo origen lo escrito, es ajeno a quien lee. Mas, 

a la vez, es gracias a esa distancia y a esa condición de lo ajeno, que lo escrito 

puede emerger como un espacio, una experiencia que posibilita que para quien lee, 

lo escrito vaya dejando de pertenecer a ese tiempo y ese lugar ajenos, y comience 

a formar de su propio tiempo y su propio lugar. 



Concluyo por esta jornada, es porque lo humano inventó la escritura que no 

solo se preservan los archivos y existen las leyes, sino además, es porque inventó 

la escritura que alguien que lee, lo que reconoce, al principio como ajeno y distante, 

puede, al cabo de la lectura, haberse tornado en propio y cercano.  

De ese tránsito entre lo ajeno y distante para convertirse en propio y cercano, 

de ese tránsito que a veces parece hasta prodigioso es responsable, nada menos 

ni nada más que esos curiosos garabatos que tanto gustaban a Carl Sagan, un 

invento y una idea, tal y como hemos empezado a ver el día de hoy: la escritura.   

  



Del habla a la escritura: una breve reflexión 
Del códice al código, transiciones culturales y cognitivas 

 

Hilda Gómez González 

 

Una pequeña trascendente historia 

En 1523 llegaron a lo que ahora es México, tres frailes franciscanos: Pedro 

de Gante, Juan de Aora (o Ayora) y Juan de Tecto. Arribaron con la orden del 

arzobispo de España, Alonso de Fonseca y Ulloa, para emprender la evangelización 

de los naturales. En la perspectiva milenarista de los franciscanos, es decir el 

inevitable y cercano fin del mundo, era absolutamente imprescindible allegar de 

almas al creador y obtener la salvación. 

En 1523 habían pasado apenas dos años de la conquista de México – 

Tenochtitlan cuando llegaron a estas tierras esos primeros evangelizadores. No 

olvidemos que más allá de una conquista militar, la conquista espiritual, basada en 

lo simbólico, es la que tenía un papel fundamental en el entretejido de los intereses 

imperiales del reino de Carlos I de España y de la Iglesia católica de entonces.  

¿Y qué tiene que ver esto con la relación entre habla y escritura, tema de 

esta conferencia?, se preguntarán con fundada razón. Avanzo un poco para ir 

armando la red de comprensión que deseo compartir y construir con ustedes.  

Retomo entonces, la historia. 



Una de las primeras tareas que llevó adelante Pedro de Gante para la 

enseñanza de la doctrina católica fue la realización de obras de teatro, donde él 

fungía como dramaturgo y director de escena y los actores eran jóvenes que al 

momento de la Conquista se encontraban estudiando en el Calmécac o en el 

Tepochcalli, los colegios donde se aprendía y se vivía la tradición mexica y se 

obtenían las herramientas culturales -es decir rituales, de lenguaje, de historia y de 

identidad- necesarias para integrarse plenamente a la sociedad, es decir, como 

señalaba el deber ser azteca “encontrar el propio rostro”, como parte de su 

comunidad.  

Este método de evangelización resultó un éxito. No sólo por el impacto que 

causó entre el público, sino por la asombrosa facilidad con que los actores 

aprendían sus papeles y por la “naturalidad” con la que realizaban los actos 

performativos que la puesta en escena les exigía.  

Y aquí aparece el asunto fundamental de esta reflexión. Los jóvenes mexicas 

que representaban los papeles de las figuras principales de los dramas católicos 

contaban con una formación que les permitió, fácilmente, llevar adelante su 

encomienda.  

En primer lugar, recordemos que en el calendario ritual mexica estaban 

marcadas una gran cantidad de fiestas que se celebraban, las más importantes, 

cada 20 días, dedicadas a diversas deidades y en las que había un despliegue 

enorme de recursos, escénicos diríamos hoy. Vestuarios especiales, oro y otros 

metales y piedras de gran valor, adornos de diverso tipo, flores, inciensos, plumas 

eran utilizados para enmarcar sacrificios humanos, danzas, ingestión ritual de 



alimentos y la presencia humanizada, a través de los sacerdotes, de los númenes 

del panteón azteca.  

En segundo lugar, y acaso más importante para el tema de esta conferencia, 

estaba el hecho de que en el Calmécac, principalmente, los alumnos aprendían a 

“leer” los amoxtli, los códices, descifrando lo que la escritura mexica contaba sobre 

su historia y sus deberes. La estrategia era más o menos así: pegados en la pared, 

los amoxtli eran contados -o “leídos” – por los alumnos, quienes de pie, se 

desplazaban por cada segmento del códice y reconociendo lo que ahí estaba 

expresado reconstruían la historia, en voz alta.  

Recordemos que la escritura náhuatl era logosilábica e ideográfica y utilizaba 

elementos visuales de carácter pictográfico, simbólico, ideográfico y fonético lo que 

exigía al lector un desciframiento de ellos, pero además un conocimiento contextual 

amplio que le permitiera la interpretación y siempre, una tarea de reconstrucción y 

actualización oral de lo que ahí estaba plasmado.  

Estas dos prácticas naturalizadas en la vida social mexica explicarían la 

facilidad con la que el teatro, en su forma occidental, se incorporó al imaginario de 

los naturales.  

El aprendizaje del español como una lengua nueva y con ello la lectura e 

interpretación escénica de textos religiosos es el marco en el que se expresa un 

fenómeno cultural de hibridación que pervive hasta nuestros días y en el que el 

puente de la oralidad a la escritura se tiende en diversos niveles, para diversos fines, 



marcando sus diferencias, pero en todos los casos, mostrando la potencia de lo 

simbólico en la construcción de lo humano. 

 

Qué es hablar: la construcción del discurso 

El gran filósofo francés Paul Ricoeur, a quien ya habíamos seguido en la 

conferencia de la primera sesión, nos ofrece elementos de análisis y perspectivas 

sólidas para atisbar las cercanías y diferencias entre la acción de hablar y la de 

escribir, así como entre sus resultados: el discurso y el texto.  

No es Ricoeur el único autor que ha estudiado estos temas, ni tampoco el 

más reciente, pero sí es una referencia fundamental para el análisis toda vez que 

constituye él mismo con sus estudios un puente, en temas escriturales, entre el 

mundo de antes y el de ahora, y me refiero al mundo occidental en su época 

analógica y en la presente Era Digital. 

En lo que concierne a las características, y diferencias, del discurso oral y del 

texto escrito Ricoeur establece que ambas expresiones culturales se manifiestan, 

existen y expresan sus características en situaciones dialécticas, es decir, en 

relación con otros fenómenos culturales y siempre en movimiento.  

El discurso oral como el texto escrito, dice Ricoeur, en su libro Teoría de la 

interpretación, no existen como entes separados de sus condiciones de creación ni 

del contexto que les da origen y, al mismo tiempo, influyen en sus condiciones de 

creación y en el mundo que les da origen. En este sentido, ambas creaciones 



humanas expresan y son expresadas por una red de condiciones de sentido en 

continua actualización.  

Al referirse al habla, al acto de construir un discurso, el autor señala que se 

trata de una relación entre acontecimiento y significado. Es una realización 

temporal, en presente, llevada a cabo por un individuo quien deja necesariamente 

su marca en esta creación.  

En todo discurso se dice algo -se cuenta una historia, se describe un hecho, 

se enuncia el mundo- y también se hace algo al decirlo es decir, se busca 

comprometer, convencer, se dan órdenes, se cuestiona-  y se producen efectos en 

quien lo escucha. 

Para que haya un discurso se precisa de un emisor y un receptor quienes 

establecen un acto de comunicación, el lenguaje es la herramienta para que esto 

ocurra. Lenguaje que en su construcción establece una relación dialéctica entre 

acontecimiento y sentido: los hechos ocurren en sí mismos y es el hablante quien 

selecciona el orden, la forma de expresión y el número de elementos que ha de 

incluir en su relato. 

 Asimismo, es preciso considerar la relación entre el hablante y el mundo. El 

hablante, cuando crea un discurso, habla de sí mismo y del mundo, al mismo tiempo. 

Es una relación que no debe olvidarse, pues ambos elementos quien dice y lo que 

dice, están en continuo movimiento y en creación perpetua.  



En un mismo movimiento, el factor humano casi se funde con la expresión: 

la voz, los gestos, los rasgos fisonómicos, el cuerpo es el espacio en el que sucede 

el discurso vivo solamente en el instante en que está siendo construido. 

La dialéctica inicial entre acontecimiento y sentido se complementa con otra, 

la que se establece en términos intersubjetivos entre los participantes del acto de 

diálogo donde aparece además, la polisemia y el sentido que cada uno da al 

discurso al momento en que éste se está produciendo.  

Así, en la realización del discurso, y por ende su comunicación, una 

experiencia personal, psíquica, se hace pública y se convierte en una experiencia 

de intuición, una experiencia intelectual de conocimiento y aprendizaje compartidos. 

Esto es importante, puesto que, si bien es cierto, la experiencia y el 

conocimiento personal son intransferibles y la comunicación está sujeta a una serie 

de accidentes, en la experiencia de compartir la oralidad como hablante o como 

oyente, dice Ricoeur “la soledad de la vida es por un momento, de cualquier forma, 

iluminada por la luz común del discurso” (Ricoeur, 33). 

 

Qué es escribir: la construcción cultural del texto escrito 

Escribir es fijar el pensamiento en un soporte externo, nos dice Ricoeur, para 

preguntarse casi de inmediato si “¿es el escribir solamente una cuestión de un 

cambio de medio donde la voz humana, el rostro y los gestos son reemplazados por 

señales materiales distintas a las del propio cuerpo del interlocutor?” (41). 



Para comprender mejor estos cambios, Ricoeur analiza por separado los 

componentes del proceso de comunicación tanto en el discurso como en el texto y 

en cinco apartados expone sus conclusiones. Estos cinco apartados los expresa 

como 

o El mensaje y el medio: la fijación 
o El mensaje y el hablante 
o El mensaje y el oyente 
o El mensaje y el código 
o El mensaje y la referencia 
 

 

El mensaje y el medio: la fijación 

Respecto a la fijación, Ricoeur es claro: “escribir es mucho más que una mera 

fijación material” (41). 

Y por dos razones fundamentales. La primera se refiere al gran impacto 

cultural que ha significado la escritura en toda la civilización humana al establecer 

lo escrito como el medio de verificación por excelencia de lo oficial, lo verdadero y 

lo cierto.1 

La escritura, dice Ricoeur, no es que traslade la expresión oral al papel, sino 

que ahorrándose ese paso, traslada, directamente, el pensamiento a un texto.  De 

esta manera, desaparece además la dimensión temporal del discurso, pues éste 

desaparece como acontecimiento. La escritura, así, fija “lo dicho” por el habla. 

 

 
1 Estudios y análisis posteriores pondrán en análisis este poder de la escritura, pero en tanto, hasta 
el Siglo XX esta condición había permanecido inalterable.  



El mensaje y el hablante 

Con la escritura aparece la autonomía semántica del texto. Ya no existe una 

relación habla-escucha, sino que se trata de una relación escritura – lectura. 

Además, no existe ya una identificación total del hablante con lo que dice.  

Si en la expresión oral el cuerpo del hablante forma parte del mensaje, en la 

escritura la intención del autor y el sentido del texto ya no coinciden y además, 

importa más lo que el texto significa que lo que la persona que lo escribió quiso 

decir. Asimismo, se problematiza el tema de la autoría, que pasa a ser una 

dimensión del propio texto y sujeta a análisis.  

 

El mensaje y el oyente 

En esta relación dialéctica aparecen también nuevos horizontes en el texto 

escrito que va dirigido a un ente desconocido, potencialmente infinito, radicalmente 

distinto y sin poder identificar a diferencia del receptor del discurso oral, que siempre 

es un “tú” -o un ustedes- localizable y definible. 

La relación real y potencial entre el mensaje y el oyente también da lugar a 

la noción contemporánea de lectura, como fenómeno social y visibiliza la relación 

entre el contenido de lo escrito y quienes leen, lo que da lugar a obras que crean su 

público y se abren a la creación de nuevas lecturas. 

 

El mensaje y el código 



En lo que se refiere a los cambios en el mensaje y el código con que éste se 

construye, en el caso del texto escrito como producto cultural aparecen elementos 

que le dan forma: hay un repertorio de condiciones para su creación como los 

géneros literarios, asimismo sobre quien recae la autoría de un texto recae la 

responsabilidad de la utilización de reglas y técnicas para producir obras, no sólo 

mensajes.  

 

El mensaje y la referencia 

En la aprehensión de la referencia es donde encontramos las diferencias más 

grandes entre el discurso y el texto escrito, pues es aquí donde se instaura una 

dialéctica más compleja, una dialéctica de segundo orden pues la escritura, en su 

carácter autónomo dispara la relación entre significados y referencias.  

En lo escrito no hay una situación común o un contexto compartido; se trata 

de un tiempo indeterminado en una obra dirigida a miradas lectoras desconocidas. 

Asimismo, el texto escrito, en su autonomía semántica construye hechos, 

situaciones, acciones que no están en el “ahí” del discurso oral y con ello propicia 

que “el hombre y solamente el hombre cuente con un mundo y no solamente con 

una situación” (48). 

Así, el texto escrito como resultado cultural, representa para Ricoeur un 

magnífico ejemplo de iconicidad, es decir una creación, una estrategia creativa que 

revela rasgos que están vedados para la percepción promedio de la realidad. La 

escritura, el texto, propicia la metamorfosis de la realidad al superar la intención de 



referirlo en su inmediatez. Es una construcción culminante de la civilización 

moderna, lo mismo que otras expresiones como el arte. 

 

Hablar y escribir en el Siglo XXI 

El enorme filósofo que es Paul Ricoeur con claridad y contundencia va 

construyendo el puente de análisis para comprender el paso de la oralidad al texto 

escrito como la evolución de lo humano que expresa su punto culminante en la 

Modernidad.  

En su impecable discurrir analítico y apoyado en sus antecesores, Ricoeur 

enfatiza tres pilares del proyecto moderno que señalo a continuación:  

a) La existencia de dicotomías filosóficas, lingüísticas, históricas en donde una 

de las posiciones supera a la otra por complejidad, fortaleza o pertinencia; 

b) La supremacía de la sucesividad contra lo simultáneo; y, 

c) La escritura como el sumun de la civilización. 

Aplicado a la relación entre el habla y la escritura, la revisión riqueriana no 

deja lugar a dudas: la escritura representa un estadío cognitivo, cultural, social y 

político superior al habla.  

A nivel social, por ejemplo, la Modernidad no duda respecto a la supremacía 

de culturas que cuentan con un sistema de escritura sobre otras que no lo tienen; ni 

tampoco lo hace respecto a la importancia fundamental del documento escrito, el 

soporte en papel que apoya y verifica a la realidad. Y a nivel de los individuos, se 

ha instituido que quien sabe escribir es superior a quien sólo sabe hablar.  



La historia escrita es la que ha dominado el panorama intelectual, así como 

los criterios evolucionistas que presuponen que la humanidad está destinada a un 

desarrollo en línea recta ascendente. 

Sin embargo, estamos en el momento preciso, en una etapa histórica en que 

numerosos supuestos sociales, políticos, culturales están en crisis.  

Esta época, denominada como Modernidad tardía, Postmodernidad, 

Sociedad del conocimiento, Era digital ha puesto de relevancia que las dicotomías 

han quedado abolidas.  

La Historia ya no es sólo el relato de los vencedores, ni tampoco la exposición 

de buenos contra malos, además de que a la Historia Universal le han surgido 

innumerables Historias locales, alternativas, de género. 

A la vez, el desarrollo tecnológico ha demostrado que la simultaneidad es la 

condición contemporánea más extendida tanto en los procesos como en los 

negocios o la comunicación y la performatividad, el cuerpo, la tradición oral están 

siendo revaloradas como instancias de conocimiento antes impensable.  

 

A manera de epílogo transitorio 

Termino con un último apunte sobre las relaciones, exclusiones, 

revaloraciones, supremacías, puentes entre lo oral y lo escrito, en el campo 

particular del derecho, que había sido terreno, casi por antonomasia, del texto 

escrito. 



El 18 de junio de 2008 se publicó el Decreto que señala cambios a diversos 

artículos constitucionales en México. Dicho Decreto en la modificación al Artículo 20 

señala: 

“El proceso penal será acusatorio y oral. Se regirá por los principios de 

publicidad, contradicción, concentración, continuidad e inmediación”. Hago énfasis 

en la característica de lo oral que tiene su fundamento en la publicidad del juicio y 

la transparencia del mismo, amén de facilitar y agotar sus etapas de una manera 

más expedita. 

Además de lo que en el campo del derecho implica este cambio enorme al 

pasar a un Sistema judicial acusatorio, de lo cual ustedes son especialistas, 

considero que vale la pena la reflexión sobre esta revaloración de lo oral, del 

discurso, que sin eliminar lo textual, pone en un lugar de preeminencia el dirigirse al 

tú presente con todas las características formales y simbólicas de las que ya 

mencionaba al principio de esta exposición.  

Es seguro que continuaremos en este curso las indagaciones al respecto.  

  



 

Hablar, escribir; pensar, leer: un solo proceso 
Esa historia llamada construirse a sí mismo 

 

Hilda Gómez González 

 

Hablar. Una viñeta sonora. 

La emisora universitaria UAM Radio 94.1 de FM en la Ciudad de México 

transmite un programa denominado Radio Abierta. Se trata de un espacio donde 

personas que viven con alguna afectación mental -locos, se dicen ellos mismos- 

hablan y opinan sobre su existencia y sobre el mundo, a partir de un tema dado.  

El programa es resultado de un proyecto académico de la unidad Xochimilco 

de la Universidad Autónoma Metropolitana y sigue el ejemplo de Radio Colifata, una 

propuesta argentina pionera en este tipo de iniciativas. 

Cuando escuchamos el programa, de inmediato surge una especie de 

extrañamiento respecto al contenido de los comentarios. Sin saber que quienes 

hablan son personas con alguna discapacidad, sufrimiento o enfermedad mental, lo 

primero que resalta en la escucha es una especie de dislocación del discurso, 

advertimos que su estructura se aparta de lo que consideramos “normal”. 

 Quienes participan en el programa hablan, por ejemplo, sobre cómo viven 

las alucinaciones, delirios o crisis que padecen, de la discriminación que son objeto, 

de cómo los demás no les entienden, de la opinión que tienen sobre su vida 



cotidiana y sobre los demás u opinan sobre temas específicos: la locura, el arte, la 

luna, la vida…  

Hay también una rara claridad en lo que dicen, a lo largo de sus 

participaciones se perciben algunas dislocaciones sintácticas así como 

interrupciones en el discurso, cambios repentinos de tema o problemas en la 

articulación clara de palabras así como alteraciones en el ritmo y la velocidad de la 

expresión.   

En este programa estamos frente a discursos orales que la audiencia 

actualiza, no obstante las características antes descritas, en el momento mismo de 

la escucha. La transparencia del medio radiofónico permite a las audiencias 

comprender lo que dicen los participantes y entrar fácilmente en la convención del 

discurso.  

En estas transmisiones hablar es una oportunidad terapéutica para quienes 

participan pues en el lenguaje hablado es donde se autoconstruyen, la forma como 

articulan su pensamiento se expresa de manera directa al hablar.  

Para quien escucha es una oportunidad de poner en práctica sus habilidades 

de comunicación y extender su comprensión de la realidad.  

En este ejemplo estamos frente al discurso oral en tiempo presente: alguien 

habla, otro escucha. Los huecos de significado, el extrañamiento, las lagunas se 

van superando con el contexto, la experiencia, la imaginación. En suma, con la 

relación que se establece entre emisor y receptor. 

 



¿Qué pensamos hoy como pensar? 

En su libro Incógnito. Las vidas secretas del cerebro, el investigador y escritor 

estadounidense David Eagleman2 señala que después de años de investigaciones 

sobre el cerebro realizadas por incontables especialistas de las más diversas áreas 

[…] lo que hemos descubierto escrutando el interior del cráneo figura 

entre los logros intelectuales más importantes de nuestra especie: el 

reconocimiento de que las innumerables facetas de nuestro comportamiento, 

pensamientos y experiencias van inseparablemente ligadas a una inmensa y 

húmeda red electroquímica denominada sistema nervioso. La maquinaria es 

algo totalmente ajeno a nosotros, y sin embargo, de algún modo, es 

nosotros”.  

Con esta afirmación, Eagleman, da contexto a la asombrosa estructura y 

funcionamiento que es el cerebro humano, cuya actividad describe, él mismo, de la 

siguiente manera: 

Su cerebro está compuesto por células llamadas neuronas y glías: 

cientos de miles de millones. Cada una de estas células es tan complicada 

como una ciudad. Y cada una de ellas contiene todo el genoma humano y 

hace circular miles de millones de moléculas en intrincadas economías. Cada 

célula manda impulsos eléctricos a otras células, en ocasiones hasta cientos 

de veces por segundo […] Una neurona típica lleva a cabo unas diez mil 

 
2 En su página web https://www.eagleman.com se lee que Eagleman es neurocientífico y escritor. 
Dirige el Centro de Ciencia y Derecho, un instituto sin fines de lucro, y se desempeña como 
profesor adjunto en la Universidad de Stanford. Es mejor conocido por su trabajo en sustitución 
sensorial, percepción del tiempo, plasticidad cerebral, sinestesia y neurolaw. 

https://www.eagleman.com/


conexiones con sus neuronas adyacentes. Teniendo en cuenta que 

disponemos de miles de millones de neuronas, eso significa que hay tantas 

conexiones en un solo centímetro cúbico de tejido cerebral como estrellas en 

la galaxia de la Vía Láctea.  

Una investigación publicada en la revista Nature en 2016 sobre la corteza cerebral, 

que como sabemos es la parte del cerebro que está relacionada con el desarrollo 

de las actividades de percepción, cognitivas e intelectuales más complejas, arrojó 

resultados por demás reveladores.  

El reporte de la investigación titulado “Una parcelación multimodal de la 

corteza cerebral humana” (Gleasser, Coalson) señaló que derivado de un 

experimento muy amplio realizado por 12 científicos, se delinearon 180 áreas por 

hemisferio cerebral, de las cuales 97 se caracterizaron como nuevas y 83 estaban 

previamente reportadas.  

El descubrimiento de 97 nuevas áreas corticales en el cerebro apenas hace 

3 años nos habla de la enorme complejidad de este órgano y de la distancia en que 

la humanidad se encuentra de conocer plenamente cómo funciona.   

Sin embargo, esta investigación y los trabajos que la han precedido nos han 

revelado algunos datos del funcionamiento del cerebro que son importantes para 

esta conferencia.  

A saber, que el cerebro es una estructura que procesa una cantidad infinita 

de información a velocidades inimaginables y que entre más información tenga, 

realizará de mejor manera las complejas operaciones que tiene encomendadas; 



asimismo, hoy sabemos que el cerebro tiene una gran plasticidad, que realiza su 

trabajo con base en las relaciones que establece a partir de los millones de datos e 

información que recibe, que es capaz de realizar innumerables operaciones al 

mismo tiempo, que puede regenerar sus conexiones internas y que, además de 

contar con zonas especializadas, el cerebro es una red de enlaces, una red de 

comunicación en actualización constante.    

Con las bases fisiológicas y bioquímica del funcionamiento del cerebro la 

ciencia también ha llegado a establecer que, aunque con una estructura general, 

los cerebros humanos son muy distintos entre sí y que la gran diferencia con otros 

mamíferos, e inclusive, con los procesos de inteligencia artificial recientemente 

desarrollados, solamente el cerebro humano genera la sensación, el conocimiento, 

la experiencia de cómo es estar vivo, es decir, una representación simbólica.   

La capacidad para simbolizar es una de las funciones que residen en el 

cerebro humano. El lenguaje, oral o escrito, es uno de sus resultados más evidentes 

junto con los procesos que están íntimamente relacionados con estas actividades: 

hablar y leer. No cabe duda de que estos cuatro procesos son resultado de una 

evolución de millones de años modelada por las prácticas culturales que la 

civilización ha llevado adelante. 

Así, hablar, leer, escribir son acciones humanas totalmente interrelacionadas, 

cuyo origen se ubica al interior del cerebro como resultado de la información que 

incorporamos a nuestra vida cotidiana y que es organizada mediante ese misterioso 

proceso que denominamos pensar, en el que convergen datos, impulsos eléctricos 



y reacciones bioquímicas y que sólo puede ser conocido en sus resultados: cómo 

hablamos, cómo leemos, cómo escribimos expresan cómo pensamos.  

El discurso oral, el texto escrito, la lectura ponen en escena al pensamiento. 

Son la expresión de cómo el cerebro trabaja al poner en relación simbólica toda la 

información que recibe. 

Hablar, escribir, leer, pensar conforman una red bioquímica en el origen y 

social en su expresión. Cada una de estas acciones es profundamente humana, se 

fortalecen una a la otra y se complementan en sus diferencias.  

Asimismo, forman parte del relato de una historia social que da cuenta de los 

procesos culturales de la escritura, las formas de leer y de la construcción de 

discursos orales.  

Cada época ha dado un perfil y un valor a lo que es hablar, lo que es escribir, 

lo que es leer, lo que es pensar. Nuestra época nos invita a no separar estos perfiles 

y estos valores. 

 

Una historia sobre el pensar y la palabra 

La siguiente es una narrativa de la vida real. 26 de mayo de 1828, en la ciudad 

de Núremberg, en Alemania, ese día apareció un jovencito de aspecto desarrapado, 

sucio, que al ser llevado a la comisaría, apuntó el nombre de "Kaspar Hauser". 

Llevaba una carta que debía entregar al militar Friedrich von Wessing en la 

que se leía que ese era su nombre y se informaba de su fecha de nacimiento como 



el 30 de abril de 1812. Tenía 16 años. Se supo que había crecido en soledad, en 

una habitación. Quien le cuidaba, si esta acción cabe, le había mantenido con un 

grillete en el pie que le impedía caminar y lo alimentaba frugalmente, a veces lo 

bañaba y le cortaba el pelo y las uñas, le cambiaba la ropa. 

Kaspar Hauser despertó el interés de la sociedad de entonces. No sabía 

hablar, escribir, salvo su nombre, no entendía el lenguaje hablado, no sabía 

caminar. Fue objeto de diversos estudios pedagógicos, conductuales, filosóficos y 

también se especuló sobre si era hijo ilegítimo de algún integrante de la nobleza. 

Con el tiempo aprendió a hablar, leer, escribir, caminar y a desempeñarse – no sin 

dificultades- en la sociedad racional y positivista de entonces que le utilizó como 

objeto de estudio. Su muerte resultó un misterio. Fue asesinado en 1833.  

Kaspar Hauser fue visto, analizado, estudiado, puesto a prueba, examinado 

como un ser humano distinto a la normalidad. Inferior a la normalidad. Su 

imposibilidad para caminar de pie y para expresar su pensamiento -dos rasgos 

básicos del perfil humano del siglo XIX- lo convirtieron en un caso de estudio de 

médicos, alienistas, biólogos, sacerdotes.  

Su apariencia era humana, así como su cerebro, pero éste no había sido 

partícipe del proceso de socialización que da lugar al aprendizaje y al conocimiento. 

Como no hablaba, se le calificó como idiota. 

Sus registros de memoria, imaginación, deseo no tenían posibilidad ninguna 

de ser expresados externamente sin una herramienta de simbolización. El tipo de 

actividad cerebral que tuviese no tenía manera de ser expresada. La poca 



información que pudo haber adquirido su cerebro, los pocos estímulos que tuvo del 

exterior, a través de los sentidos, no encontraron un camino de salida y no 

construyeron esa conciencia de sí, del estar vivo. 

 

Una obra sobre el pensar y la palabra 

Fue tal el impacto de la historia de Kaspar Hauser en Europa que además de 

estudios médicos, históricos, artículos periodísticos o crónicas de época su figura 

ha motivado expresiones artísticas en el cine, el teatro, la poesía, la narrativa y la 

música. Me detengo en la obra teatral del dramaturgo alemán Peter Handke, titulada 

Kaspar, escrita en 1968 y dirigida por Klaus Peymann para el Theater am Turm, en 

Frankfurt. 

La obra lleva a escena la deconstrucción del personaje Kaspar a través del 

lenguaje. En un desarrollo teatral donde la performatividad lo es casi todo, la palabra 

del personaje -lo que dice Kaspar- es también un personaje.  

Este personaje, que es la lengua, existe porque lo ejecuta un individuo, pero 

a su vez construye al individuo en su pensar. Así, el personaje Kaspar al tiempo que 

adquiere las herramientas para aprender a hablar, a leer, a escribir, adquiere los 

elementos para simbolizarse a sí mismo. A tener conciencia de sí.   

En el escenario vacío de la obra sólo participan el personaje de Kaspar y los 

“Apuntadores”, que son voces en off que hacen contrapunto sonoro, intelectual, 

emocional a lo que él dice. Desde las primeras palabras que intelige Hauser hasta 

discursos completos que representan la puesta en escena de pensamientos 



complejos, la obra discurre como la evidencia viva del mecanismo cerebral donde 

convergen la palabra y el pensamiento, o mejor dicho, donde palabra y pensamiento 

se hacen uno.  

El discurrir sonoro de las palabras que dice Kaspar pareciera la puesta en 

escena de un ente vivo, que se expresa independientemente de quien lo dice, para 

cobrar vida propia y trazar un registro auditivo de la construcción y deconstrucción 

simultáneas de palabras que encuentran y pierden sentido, que expresan lo 

evidente y lo oculto.  Son palabras que sólo viven unos segundos para disolverse y 

reintegrarse en nuevos elementos.  

Esta obra no es la historia de Kaspar Hauser, yo diría, más bien, que es la 

historia de las historias de cómo se ha dado forma nuestra idea de lo que es pensar.  

Comparto un extracto de la obra  

APUNTADORES.- 

Tú sabes lo que dices. Tú dices lo que piensas. Tú piensas lo que sientes. 

Tú sientes de que se trata. Tú sabes de qué se trata. Tú sabes lo que quieres. 

Tú puedes, si quieres. Tú puedes sólo si quieres. Tú puedes, si debes. Tú 

quieres solamente lo que todos quieren. Tú quieres porque te sientes 

obligado. Tú sientes que lo puedes. Tú debes porque puedes. Di lo que 

piensas. No puedes decir sino lo que piensas. No puedes decir lo que no 

piensas. Di lo que piensas. Si quieres decir lo que no piensas, tienes que 

ponerte a pensarlo en el mismo momento. Di lo que piensas. Puedes 

empezar a hablar. Cuando hayas empezado a hablar, pensarás lo que dices. 



Piensas lo que dices, es decir, puedes pensar lo que dices. Es decir, tienes 

el derecho a pensar lo que dices y tienes el deber de pensar lo que dices, 

porque no debes pensar sino lo que dices. Piensa lo que dices.   

 

KASPAR.- 

Cuando soy, era. Cuando era, soy. Si soy, seré. Si seré, era. Aunque era, 

seré. Aunque seré, soy. Tantas veces como soy, he sido. Tantas veces como 

he sido, era. Mientras que era, he sido. Mientras que he sido, seré. En la 

medida en que seré, he sido. En la medida en que he sido, soy. Porque soy, 

había sido. Porque había sido, era. No era, pero había sido. No había sido, 

pero seré. Como seré, había sido. Como había sido, he sido. Antes de que 

he sido, había sido. Antes de que había sido, soy. Soy, de modo que habré 

sido. Habré sido, de modo que era. Era en tanto que habré sido. Habré sido, 

en tanto que seré. Seré, mientras que habré sido. Habré sido, mientras que 

he sido. He sido, porque habré sido. Habré sido, porque había sido. Había 

sido porque habré sido. Habré sido porque soy. 

Soy el que soy. 

Soy el que soy. 

Soy el que soy. 

Kaspar deja de mecerse. 

¿Por qué vuelan esos gusanos tan negros a mi alrededor? 



Las palabras de la obra, dichas por los personajes, parecen cobrar vida. En 

la sonoridad de su acomodo van creando un ritmo y, más allá del significado, dejan 

un impacto emocional y cognitivo en quien las lee o las escucha.  

Esta obra nos reta a pensar y a discurrir sobre el pensar. Sabemos que el 

pensamiento se hace evidente a través de sus manifestaciones externas; cuando 

hablamos, cuando escribimos, cuando leemos, tenemos el resultado del pensar.  

En Kaspar, de Peter Handke, esto también sucede pero no con un solo 

pensar, sino que tenemos contacto con varias capas de pensamiento, que se 

corresponden con diversas formas de expresión, de manera simultánea. 

A diferencia del ejemplo con el que abría esta conferencia, en el que 

mencionaba cómo el programa de radio nos mostraba el resultado discursivo, 

verbal, sin restricciones, de un pensamiento con características particulares, la obra 

de Handke nos coloca, metafóricamente, en el centro del proceso de pensar al 

observar y ser parte integrante de lo que se va construyendo simbólicamente. En 

este caso, no sólo atendemos y entendemos el discurso del otro, sino que somos 

parte de él.  

Estamos siendo parte de una obra artística cuya complejidad, por definición, 

la caracteriza. 

 

Primera capa de pensamiento. 

En contacto con el texto dramático de la obra vamos descifrando lo que las 

palabras escritas comunican. Se trata de una forma específica de leer, puesto que 



una obra de teatro exige que al ir leyendo incorporemos una dimensión espacial y 

de movimiento para ir imaginando, en nuestro propio teatro mental, dónde y cómo 

ocurren las acciones, cómo son los personajes y qué desarrollo van teniendo.  

 

Segunda capa de pensamiento 

Desde el inicio de la lectura de la obra dramática percibimos que no se define 

una escenografía que refiera a una época o lugar específicos.  

Al señalarse un espacio vacío como el sitio de la acción, nuestro cerebro 

tiene libertad para imaginar dónde y cuándo suceden los acontecimientos: en el 

presente, en el pasado; en un lugar conocido, en un territorio desconocido.  

 

Tercera capa de pensamiento  

Conocemos a los personajes: Kaspar, los Apuntadores, las palabras. Tres 

personajes. Dos que aparecen desde el principio y uno que se va develando a 

medida que se desarrolla la obra. Nuestro cerebro establece conexiones entre los 

personajes, y entre los personajes y nuestro yo.  

 

Cuarta capa de pensamiento  

Nos sorprendemos en el proceso de pensar. Las palabras que conforman el 

texto son acciones, se levantan de su soporte y se actúan a sí mismas. 



 

Quinta capa de pensamiento  

Las palabras del texto nos motivan pensamientos, reacciones y recuerdos. 

En realidad, no son sólo palabras, son espejos en los que nos reflejamos. Nos 

explicamos a nosotros mismos qué significan, les damos un orden, relacionamos la 

nueva experiencia con lo que ya sabemos.  

Aprendemos. 

  

Una última reflexión 

En una perspectiva contemporánea hablar, escribir y leer, son parte de un 

mismo proceso. Son parte del pensar, que es su origen y destino en la red de 

simbolización que nos da identidad como seres humanos.  

Aunque existe una historia social del habla, de la escritura y de la lectura, que 

nos muestra, por ejemplo, cómo se hablaba en el siglo XVI o cuáles eran las 

prácticas de lectura en el Romanticismo o cómo han cambiado los usos de la 

escritura en el siglo XXI, es preciso identificar que la forma en cómo estructuramos 

nuestro pensamiento tendrá como resultado una expresión hablada y escrita de 

ciertas características.  

En la forma en cómo leemos y desciframos lo que los textos nos dicen 

construimos pensamiento.  

Nos construimos como pensamiento. 



 

La sociedad de la información, un punto de partida. 
Cinco viñetas de camino al principio 

 

Antonio Tenorio 

 

La historia de las realizaciones humanas es, a su vez, la historia de la 

tecnología. Constituye una afortunada amalgama entre accidentes, fracasos, ideas, 

hallazgos, intuiciones y coincidencias.  

Se mueve, también, entre las resonancias de otras épocas y la presencia 

silenciosa de ciertas historias del tiempo pasado que ronda el presente.   

En muy pocos años, Google cumplió apenas 21 la semana pasada, Internet 

pasó de ser un proyecto militar para resistir un hipotético ataque nuclear soviético, 

a constituir no solo la plataforma de dos de las cuatro revoluciones industriales que 

ha registrado la historia humana, sino a representar una manera de pensar la vida. 

 Es decir, Google se ha constituido en una forma de mirarnos a nosotros 

mismos, cada cual, un modo de concebir quiénes son los otros, y una manera, por 

supuesto, de relacionarnos desde ese uno que somos, o creemos ser, con lo que 

es o creemos que son los otros. 

No pretendo entregarles a ustedes una más de las muchas historias que, más 

detalladas o menos, existen ya publicadas en Internet, sobre el Internet. Mi propósito 

es que, confiando en que la información está ya ahí, disponible como nunca antes, 



nos aventuremos sobre el siempre más fascinante horizonte de pensarla y 

repensarla. 

Cinco viñetas en dirección a ese propósito. 

 

Uno: Antes que el huevo y la gallina, la imaginación 

Bien conocido es el relato, oral, escrito y gráfico de un Cristóbal Colón 

postrado en una rodilla frente a sus majestades, los reyes de Castilla y Aragón, 

también llamados Católicos, tratando de conseguir fondos para su expedición. 

La narración sencilla nos dice que Colón fue el primero en corroborar que la 

tierra no era plana sino redonda. El problema hasta antes de aquel histórico 1492, 

sin embargo, no era del todo si la Tierra era redonda o no. Eso ya se sabía, de forma 

general. Al menos parcialmente. 

La cuestión radicaba en todo caso en dos asuntos asociados con la entonces 

forma imaginaria de la Tierra.  

Uno era qué había más allá del mar ignoto, el mar desconocido, pero no 

inexistente; y, por otra parte, de qué manera se podía explicar que, teniendo la forma 

que tenía, la Tierra era capaz, digamos, de sostenerse por sí misma sin estar 

colgada de nada. 

La leyenda dice que, frente a las muchas dudas de los reyes que habrían de 

unificar y dar vida a buena parte de eso que hoy llamamos España, Colón recurrió 

a un artificio. Cuatro definiciones nos da el Diccionario de la Real Academia de la 



Lengua para la palabra artificio: Ingenio o habilidad, el primero; predominio de la 

forma artística sobre la naturalidad, el segundo; objeto construido para un 

determinado fin, el tercero; y, disimulo o cautela, el cuarto y último. 

De todo ello hubo de echar mano Colón, sin duda, cuando con audacia, 

según se cuenta, colocó frente a los ojos de Fernando de Aragón, sobre la superficie 

de una mesa, un huevo que se sostuvo por sí mismo.  

¿Así de simple? Sí y no. Es claro que, de ser cierta, la especia sobre el 

dichoso huevo, no fue sino un elemento que cayó en terreno fértil ante un monarca 

que, eso sí con toda seguridad, ya dudaba de sus verdades anteriores y necesitaba, 

piénsese así, un último empujón para decidirse. 

Antes de que el mundo de la época enfrentara, sin tener duda alguna de que 

la Tierra no tenía tres grandes porciones continentales, que a su vez replicaban toda 

la fundamentación triádica católica cristiana, como tres son el hijo, el padre y el 

espíritu santo, ese mundo antes de tres y ahora, con el descubrimiento de Colón, 

vuelto de cuatro, ese mundo ya había cambiado, interiormente hablando, es decir, 

en el universo de las ideas de lo posible, para algunos. 

Adicional, o la par, como se quiera, a esto, se halla el mundo de los cambios 

materiales. Uno de los problemas mayores que detuvo por mucho tiempo la 

navegación más allá de lo conocido, no radicaba en el mundo de las ideas y las 

creencias, sino en el mundo material de los instrumentos de navegación. 

Tal y como lo narra con magistral soltura e imaginación Umberto Eco en su 

novela La isla del día de antes, la inexactitud de los instrumentos de navegación 



tanto para medir la distancia como para ubicar con exactitud lugares encontrados 

durante la travesía, ocasionaba que las islas y territorios “desaparecieran” entre un 

viaje y otro, dando lugar así, además, a múltiples historias de carácter fantástico. 

Si el artificio de lograr que un huevo se sostuviera sobre una mesa no es 

cierto, de lo que no hay la menor duda es que cuando Colón emprende el viaje, 

catalejos, compases, cartas de navegación y, desde luego, brújulas habían entrado 

a ser en lo que, parafraseando a nuestra época llamaríamos, herramientas de nueva 

generación.  

Sin estas herramientas, quizá, los descendientes europeos seguirían hasta 

hoy tratando de ubicar dónde diablos está exactamente la isla en la que el genovés 

desembarcó creyendo que eran las Indias. 

 

Dos: El hilo que teje la red 

Una historia aún más antigua que la de Colón. Y que como aquella, cierta o 

no, existe; incluso hasta hoy que estamos aquí refiriéndonos a ella. 

Se asegura, como suelen empezar estos relatos inmemoriales, que en algún 

punto de la China ancestral, un día, tal y como era la costumbre, llegó un joven 

discípulo a reunirse con su maestro.  

Al buscar reconocer en éste su enorme erudición, el discípulo no dudó pues 

en decirle: “Maestro, eres un hombre sabio entre los sabios”, dijo el joven.  



El anciano, sin moverse un ápice replicó: “¿De dónde sacas eso?, joven 

discípulo, “qué te empuja a hacer semejante afirmación?” “Maestro”, siguió diciendo 

el muchacho sin sentirse en modo alguno intimidado, “lo que tú sabes es 

inconmensurable, tu sabiduría no tiene límites”, aseguró enfático.  

“Eres muy joven”, contratacó el maestro, “ni soy sabio ni sé tanto como tú 

gustas en creer”. “¿Entonces?”, inquirió el joven con ahínco.  

“Nada”, dijo el anciano listo para cerrar aquella conversación, “eso que tú 

llamas sabiduría y eso que tú reconoces como saber ilimitado, no es, joven 

discípulo, sino simplemente haber encontrado la punta del hilo que une a todos las 

cosas, solo eso”. 

He recuperado, casi intacto, el epígrafe con que abre, no podía ser de otra 

manera, para eso sirven los epígrafes, el primer libro fundamental de la nueva era 

que incluye nuestro presente.  

El volumen, que data de mediados de los años noventa del siglo pasado, es 

tan importante que, nada menos, fue la fuente que dio un primer nombre a la época 

que comenzaba a asomar la nariz: la sociedad de la información. 

Publicado por primera vez en 1996, La era de la información, del sociólogo 

español Manuel Castells, sigue siendo, hasta hoy, un texto de referencia obligatoria.  

Apenas 5 años después que apareciera la primera página web publicada, 

Castells mira con gran tino lo que está sucediendo, pero sobre todo, consigue 

reflexionar sobre las implicaciones que esos cambios tendrán sobre el futuro de 

aquel entonces, es decir: nuestro presente. 



Volveré a este texto en un apartado posterior. Permítanme ahora hacer un 

hipervínculo verbal a partir de la historia tradicional china sobre el hilo que une a 

todas las cosas.  

Entre 1970 y 1990, solo por poner fechas que nos orienten cual fantasmas 

en la carretera, es decir, antes de que los avances en lo que será Internet sea 

públicos y, aun menos, sean masivos, un nutrido grupo de pensadores de distintas 

disciplinas, pero predominantemente filósofos, desarrollan lo que se dan en llamar 

el pensamiento postmoderno. 

Este pensamiento precede, a la vez que refleja, una serie de cambios 

estéticos que en la arquitectura, la música, la literatura, las artes escénicas se 

desarrollan a la par.  

Se trata de construcciones y de pensadores complejos sobre los que no 

tengo oportunidad de ahondar en este momento. Valga subrayar, empero, para los 

fines de esta charla sobre dos puntales de la feroz critica a la época moderna (esa 

que en buena medida comienza con el descubrimiento de América, por cierto). 

Uno, es el desplazamiento que a partir de que el pensamiento postmoderno 

lo registra, viene sufriendo la idea de que el valor de toda creación recae en la 

originalidad, en lo inédito, en lo nunca antes visto ni hecho de esa manera.  

Lo postmoderno refuta este principio de que hay que ir a lo siempre nuevo, a 

partir de múltiples ejercicios de lo que se llama popularmente retro, vintage, remake, 

etc., por un lado, así como a una amplia y seria reconsideración de los saberes “de 

pueblos y culturas atrasadas” que se dejaron de lado por siglos. 



Dos, traigo a colación, así sea únicamente de paso, a un pensador 

fundamental de esta época: el filósofo francés Gilles Deleuze. Heterodoxo e incluso 

provocador, Deleuze propone una figura de la biología para explicar lo que a su 

juicio representa el fin de la edad moderna: el rizoma.  

Un rizoma es como identificamos a un tallo horizontal y subterráneo. Como 

el lirio común, como la papa, el pasto o cualquier tipo de enredadera, así sus tallos 

no sean subterráneos.  

Al proponer al rizoma como la representación de la época que se asoma, 

Deleuze no solamente avizora en esta imagen una metáfora, sino que traza un 

método para comprenderla.  

Antes de que en sentido estricto hubiera aparecido la red como metáfora 

reinante de nuestro presente, el francés atina en concebir un dibujo de la realidad, 

ya no jerarquizado verticalmente, sino horizontal, con múltiples entradas, sin centros 

fijos y, adicionalmente, como sucede con cualquier rizoma. 

Deleuze anticipa lo que será para nosotros una forma de vida.  

El rizoma es una red que, pudiendo ser cortada en algún punto, crecerá en 

otro y encontrará, a fin de cuentas, mediante un sistema de rutas redundantes, la 

manera de volver a conectar el punto suprimido. 

 

 

 



Tres: El policía y el genio 

Es cierto que puede haber policías geniales, en las series de televisión, por 

ejemplo. Pero por lo común, la figura del policía la solemos asociar a la vida dura y 

ruda, más que a las proezas del saber y el pensamiento. 

Cuesta trabajo, pues, pensar en dos representaciones de lo humano más 

contrapuestas que las de un genio y un policía. 

En esta historia entrelazada que me propongo narrarles, coinciden un genio 

y un policía.  

Los dos, a la postre, figuras de la historia norteamericana. No en la misma 

dimensión, aunque sí unidos por una pasión común: las bibliotecas; y, más que 

estas propiamente, la idea de información y, sobre todo, orden, que esas recintos 

de fuentes de información disponibles por bien ordenadas representan. 

El genio se llamaba Benjamin Franklin. Inventor, político, científico y uno de 

los padres de los Estados Unidos.  

Primer embajador de su naciente país en Francia, a Franklin, quien vivió entre 

1706 y 1790, a él se debe la fundación del sistema de correos norteamericano, la 

organización nacional del cuerpo de bomberos y de la emisión de papel moneda. 

Franklin es famoso, también, por lo que se llama el experimento de la cometa, que 

le permitió inventar el pararrayos.  

Fundador de la biblioteca de Washington, nombrada Biblioteca del Congreso, 

y que funge como Biblioteca nacional de los Estados Unidos, a Franklin se debe la 

introducción de un sistema de clasificación de la información, en el que dividió lo 



que se consideraron por mucho tiempo las áreas del conocimiento, a cada una le 

asignó un segmento alfanumérico, dando pie al sistema bibliotecológico LC, por las 

siglas Library of Congres, vigente aún día en miles de bibliotecas en todo el mundo.   

El policía, de quien se hizo una película biográfica hace poco, se llamaba 

John Edgar Hoover. Vivió entre 1895 y 1972, y es recordado por haber propuesto el 

primer sistema de ordenamiento de la información que dio pie a la fundación del 

FBI.  

Tal cual lo retrata la película, hubiera sido difícil que Hoover ideara una policía 

basada en información sobre malhechores y sospechosos, de no haber sido 

bibliotecario. La base de sus sistema, parezca curioso o no, la tomó de la Biblioteca 

del Congreso.  

La idea fue tan simple como efectiva: En una tarjeta como las que se usaban 

antes en las bibliotecas, catalográficas se llamaban, sustituyó los datos de los libros, 

mapas, fotografías o cualquier otro material, por el nombre, datos y otras señas 

particulares de miles de malhechores reales o, según su visión, en potencia de serlo. 

Tanto Franklin como Hoover son hijos, aunque entre ellos medien más de 

100 años, de la misma nación luterana y calvinista que, al tener como centro la 

lectura de la Biblia, rápidamente entendió el papel que habrían de jugar en su 

historia, las bibliotecas, en general, y la información ordenada y, por lo tanto, 

recuperable.   

La historia de Internet es un río que tiene dos afluentes. Por una parte, la 

paranoia de un ataque soviético que destruyera los principales centros de mando y 



datos militares, por lo que idean una red de muchos centros conectados y 

replicantes.  

Y, por otra parte, una añejísima tradición de compartir información y 

mantenerse permanente conectados entre sí para hacerse llegar materiales muy 

diversos, que proviene de la red de bibliotecas que pueblan todos los rincones de 

los Estados Unidos. 

La noción de que la información está ahí para que circule, la práctica de hacer 

accesibles los materiales que se poseen, no es militar ni proviene de la política. 

Internet, concebido como un mundo en red en donde lo esencial no es donde 

está la información, sino la posibilidad de hacerla accesible, debe tanto, pues, a la 

Guerra fría y sus temores expandidos, como a esas personas que solemos imaginar 

como perdidas entre el polvo, obsesionadas por el orden y el silencio: los 

bibliotecarios.  

De creerse o no, esos seres, por los que continuamente sentimos un poco de 

pena, lograron, a la sombra de Franklin, aunque también quizá a la de Hoover, hacer 

del mundo, Internet de por medio, una gran, una inmensa biblioteca, eso es la Web, 

ni más ni menos, una biblioteca que crece y crece desmesuradamente. 

 

Cuatro: Una lavadora es una lavadora 

La historia de lo humano es, reitero, la historia de la tecnología. Conocimiento 

aplicado. Capacidad para construir herramientas. Imaginación para utilizarlas. 



Hablamos hoy de una revolución tecnológica. Y en cierta medida el término es 

correcto. Aunque también pudiera decirse que es equívoco.  

Se argumenta, no sin razón, que nunca antes en la historia, las personas 

estuvimos rodeadas de modo tan determinante por la tecnología como ahora. Se 

dice, y quizá sea cierto, que si volteamos hacia cualquier lado, encontraremos hasta 

qué grado la vida actual está ligada con lo tecnológico. 

Es cierto. Podemos hacer el ejercicio y comprobarlo. Mas, ¿qué no siempre 

ha sido así? ¿No fue la tecnología de las catapultas lo que le permitió a Gengis 

Kahn tomar por asalto la capital del imperio chino, allá por el 1200? ¿No debemos 

a la tecnología el desciframiento del código que los nazis usaban para haber logrado 

derrotarlos en 1945?  

¿No es la invención del uso de la luz en los pintores holandeses, como 

Rembrandt, resultado de una nueva tecnología en la producción de un tipo de 

aceites de colores, al que llamamos óleo en el siglo XVII?  

¿Hubiera podido Cortés derrotar al vasto imperio azteca que llegaba hasta 

Nicaragua sin el uso de la rueda? Por no hablar del telégrafo, la locomotora, el motor 

de combustión interna; pero también, la silla, el lápiz, el bolígrafo, el papel, los 

botones, las agujetas… 

Vivimos, y hemos vivido rodeados de tecnología. ¿Qué es entonces en 

definitiva lo radicalmente cambió entre la época anterior y la nuestra?  

En medio de una era en la que las tecnologías de la comunicación, 

especialmente ellas, son el gran protagonista, tres pistas para ir comprendiendo la 



manera radical en que este tiempo ha transformado, no a la tecnología, sino a 

nuestro modo de interactuar, de relacionarnos con ella. Tres pistas sobre el 

horizonte de la experiencia humana, tres nuevos tipos de experiencia inéditas: 

1) La experiencia del caudaloso río que nos arrastra. Nunca antes los aparatos 

habían cambiado de manera tan vertiginosa. Basta ver cuánto se ha 

modificado, en forma y fondo, las lavadoras de ropa en un casi un siglo, y 

cuánto lo han hecho los celulares en dos décadas. No hemos acabado de 

conocer todas las funciones de un gadget cuando nos sentimos presionados 

a cambiarlo. 

 

2) La experiencia de una máquina abierta.  

Alguna vez, siendo adolescente, abrí un radio que había en la casa. Nunca lo 

pude volver a cerrar. La experiencia de la tecnología abierta en los smartphones, 

por ejemplo, ofrece al usuario algo distinto a lo anterior: lo puede volver linterna, 

mapa, grabadora, cinta métrica y un largo etcétera que se resume en la palabra: 

aplicaciones. 

 

3) La experiencia de despertar con otra cosa en las manos.  

Si transformar por uno mismo un aparato que servía para hablar por teléfono en 

un detector de sismos, es ya de suyo inusitada, el que el aparato cambie a su 

entera libertad, lo es aún más. Durante 26 años de esmerado cuidado y mimos 

sin fin, la lavadora que compramos mi esposa y yo, sigue ahí. Nos recibe cada 



mañana con la certeza de que no se ha actualizado y ahora sus mangueras 

están insertas en el techo. Los smartphones, no. Ya se sabe. Ellos y esas aliadas 

suyas, llamadas aplicaciones, aprovechan la honda oscuridad de la noche, para 

actualizarse, dicen, aunque en realidad, en cada una de esas actualizaciones 

rapidísimas que ejecutan entre las sombras, en realidad, tal vez, el cometido 

último sea hacernos sentir (y padecer) que mientras ellos se actualizan con 

rapidez y cuando quieren, a nosotros nos cuesta mucho más trabajo. 

 

Con agudeza y enorme tino, el sociólogo Zigmunt Bauman, muerto en su 

natal Polonia hace apenas un par de años, nos ha legado, en su luminosa idea de 

La sociedad líquida, una imagen imperecedera de esta época y las implicaciones 

de la experiencia del desplazamiento raudo y sin fin. 

Vivir hoy, decía Bauman, se parece a la imagen del patinador sobre hielo, 

quien, sobre una capa delgadísima de agua congelada, ha de patinar 

frenéticamente y sin detenerse, a riesgo de que al parar por mucho tiempo, el hielo 

bajo sus pies se quiebre irremediablemente. 

 

Cinco: La mano de Dios 

Aclaro. No me refiero con este título, lo digo por los que conocen de futbol, al 

gol que en el Estadio Azteca Maradona hizo, con la mano, a Inglaterra en el Mundial 

de 1986. La última historia que quiero compartirles hoy es otra.    



El ballet se llamaba El amanecer de una nueva era. Era su primera 

representación y, en muchos sentidos, la primera de otras muchas experiencias 

similares que vendrían con los años.  

5 de noviembre de 1988. Un primer bailarín y una primera bailarina, de modo 

tradicional, protagonizaban la pieza. Hasta ahí, todo como se había hecho durante 

centurias. ¿La peculiaridad? Cada uno de los dos protagonistas estaba en una 

ciudad distinta, en un continente distinto, en un teatro y en un escenario distinto. El 

amanecer de una nueva era, se había propuesto, y conseguido el financiamiento 

para llevar a cabo una función en la que una parte sucedía en París y otra en 

Toronto. 

Mil asistentes en total. 600 en Toronto y 400 en París serían testigos de una 

apuesta sin precedentes. La bailarina y el bailarín principal habrían de sincronizar 

sus movimientos, tal y como ocurre en el ballet desde tiempo inmemorial. Solo que 

esta vez, ella estaría en Canadá, y él, en Francia. Exactamente a 5997 kilómetros, 

en números redondos. 

Para darnos una idea del contexto, permítanme insistir que en ese finales de 

1988, faltaban aún 6 años para que apareciera Yahoo!, y había pasado apenas dos 

de la mano de Maradona. En ese mundo no digital, tenía lugar, con base a la 

tecnología desarrollada para video teleconferencias, la primera puesta en escena 

desde un doble lugar, o si se prefiere, un no lugar.  

Dos años de preparación, más de cien personas entre técnicos y artistas en 

cada ciudad, miles de dólares invertidos, de pronto, sin más, se quedaron en el aire. 



O, para decirlo con palabras que se usan en el argot de los medios, se 

salieron del aire. Suspendidos, congelados, engarrotados, diríamos en México, los 

dos bailarines quedaron, no petrificados, pero sí inmóviles, ante la mirada atónita 

de los asistentes. La imagen se había congelado justo en el momento en que el 

bailarín estaba por tomar la mano de la bailarina principal.  

Ahí, a unos cuantos centímetros, quizá milímetros, sus dedos, no alcanzaban 

a dar uno con otro.      

Pasaron 30 segundos así. 30 segundos que parecieron 30 siglos. Medio 

minuto, al cabo del cual, la función siguió. Después supimos, cuenta Derrick 

Kerckhove, que es de quien he tomado a préstamo la anécdota, después supimos 

que en algún punto de una carretera cerca de Nueva York, un borracho había 

chocado con un poste. Un poste que conducía la línea de electricidad, que a su vez 

alimentaba uno de los sitios donde el equipo había instalado equipo para lograr la 

transmisión desde Toronto. 

Así de azaroso; así de frágil. Así de prodigioso. Al cabo de medio minuto, la 

función reinició. 

¿Cuánto duran 30 segundos? ¿Qué tan lejos está lo lejos hoy? Es más, ¿qué 

es lejos? ¿Australia? ¿Emiratos Árabes, que está a punto de estrenar vuelo a la 

Ciudad de México? ¿Qué está lejos? ¿El futuro, que se ha convertido en presente? 

¿La Tomorrowland, que existe en los parques de Disneylandia y que cuando vamos 

miramos con algo de ternura como una suerte de Yesterdayland? 



Cuatro años, mucho o poco, es lo que tardó en completar Miguel Ángel el 

encargo que le hiciera el Papa Julio II. Pintar la bóveda de la Capilla Sixtina. Ahí, 

entre 1508 y 1512, el gran maestro, dejó plasmadas nueve historias que 

corresponden al Génesis. Una de ellas, La creación de Adán, permite ver un Dios 

luminoso cuyo dedo es buscado por un Adán tras la vida. La transmisión de la 

imagen y la semejanza, de la vida, a través del feliz contacto de los dedos. 

Ahí están, en todas partes y en ninguna. En todos los tiempos y en ninguno. 

Si algo ha cambiado en esta era que hemos tenido en suerte vivir, no ha sido 

la propagación de la tecnología, sino algo mucho más humano, y por ello, más 

radical y profundo: nuestra percepción del tiempo y el espacio. Nuestras nociones 

básicas de dónde está cada cosa y dónde estamos cada uno, cada una.  

Todo está por inventarse de nuevo, dijo alguna vez el filósofo francés Michel 

Serres. Es nuestro propio Génesis, a través, de nuevo, quién lo diría, del feliz 

contacto de los dedos. 

 

 

  

 

 

 

 



Escritura e hibridación 
Del orden natural de los objetos al (des)orden digital de los sujetos 

 
 

Antonio Tenorio 
 

Hubo un tiempo en que una cosa era una cosa. Quiero decir, una cosa era 

solo una cosa. Por supuesto que un reloj redondo de pared, podía servir de charola. 

O el cofre de un automóvil bajo el sol calcinante de Mexicali, según cuenta la 

leyenda urbana, servir para freír un huevo a 45 grados centígrados a su rededor.  

Un estuche de violín era útil para esconder una ametralladora, según 

enseñaron los gánsteres de los cuarenta. Sí. Y también, adentro de un camper para 

pasar vacaciones familiares rodantes, era posible montar un laboratorio de drogas, 

si uno se guía por las enseñanzas de la serie Breaking Bad.  

Mas, en todos los casos anteriores, y los muchos que se nos puedan ocurrir, 

había que transformar ese objeto, había que adaptarlo. Si se me permite la 

expresión, por más extraño que suene, pues hablamos de objetos, de cosas 

materiales, había que desnaturalizarlas, transformar eso para lo que fueron 

concebidas o para lo que eran usadas normalmente. 

Todos esos objetos, cosas, y cuantos se puedan ocurrir parecían tener una 

naturaleza, una suerte de ser que les hacía ser lo que eran. Participaban, pues, de 

una función, de una utilidad predeterminada; de una especie de naturaleza que, 

insisto, marcaba su destino y su naturaleza. 



El orden natural de los objetos, si se le puede llamar así, fue alterado 

radicalmente con el advenimiento de la era digital.  

Los objetos, las cosas que están en el allá fuera de nosotros, parece estar 

demás decirlo, pero a la vez es de lo más necesario, además de la función o 

funciones que se supone han de cumplir, esos objetos, esas cosas que pueblan el 

orden social de las y los individuos, tienen una materialidad, formas, texturas, 

tamaños, pesos, y a la par de esa materialidad tienen, como parte de sí, un 

significado que va más allá de su función y de su materialidad. 

Pero si esa capacidad para representar algo va más allá de la función y de la 

materialidad que compone al objeto, estaremos diciendo, entonces, que lo que el 

objeto representa, lo que toda cosa puede representar en un tiempo y un espacio 

determinado, es externa a ella, le rebasa; o, para decirlo de mejor manera, creo, 

hay alguien, o un conjunto de alguienes, que le dan significado al objeto, por encima 

de los limites funcionales y de materialidad del propio objeto. 

De este modo, los objetos existen como materia sensible al tacto, la vista o 

el olfato; existen como función, pueden hacer ciertas cosas y otras no; pero, sobre 

todo, son objetos humanos porque somos los seres humanos quienes los dotamos 

de un más allá marcado por lo que cada uno de ellos nos representa y cómo cada 

uno de ellos nos representa.  

Este ejercicio de construcción de lo que significa cada objeto es, por 

supuesto, eminentemente social. Son las colectividades humanas, de cada época y 



lugar, las que determinarán qué representa, qué significa cada cosa. Y lo hacen 

mediante el lenguaje; no podía ser de otro modo.  

“Si los objetos no hablan por sí mismos, ¿qué se dice sobre ellos y quién lo 

dice? El significado se construye en el diálogo entre el objeto y quien lo observa, y 

es por ello que la cultura material tiene significado dentro de su contexto social”, 

hace ver Elian Hooper-Greenhill, profesora emérita de la Universidad de Leicester, 

en Inglaterra. (Lleras 25) 

¿Qué son hoy los objetos? Me refiero a los objetos que mayor valor social 

tienen. ¿Qué son hoy los objetos que mayor aprecia, simbólicamente hablando, la 

sociedad de nuestro tiempo? 

Me adelanto y respondo: híbridos. Objetos que, a la misma vez, encarnan y 

representan un mundo cruzado por la noción de hibridez. 

*** 

Y si mi adelanté, lo que toca ahora, por lógica, es retrasarse. Dicen que los 

antiguos griegos confiaban en la verdad de un adagio: Aquellos a quienes los dioses 

quieren destruir, primero lo vuelven loco.  

Dos formas hay, sin embargo, de entender la locura en aquel mundo tan 

lejano en el tiempo, como cercano a nosotros en muchas de sus significaciones. 

Había un forma de estar que es a la que se refiere a aquella de la que habla 

en su luminoso ensayo Roberto Calasso, La locura que viene de las ninfas. El 

concepto clave en esta ruta es la noción de posesión. Para los antiguos griegos, eso 

que Calasso llama la locura que viene de las Ninfas, no es otra cosa que el 



reconocimiento de que nuestra mente está habitada por potencias que la dominan y 

que en cualquier momento puede escapar del control del individuo. “Son ellas las que 

nos transforman y en las que nosotros nos transformamos, remata diciendo”, 

Calasso.  

Enloquecer, diríamos en términos modernos, es quedar poseído por esas 

potencias que ya están dentro de nosotros. Ser transformados por potencias que 

nos habitan; la locura es la trágica incapacidad de cada cual de transformarlas a 

ellas. 

La otra vertiente de la idea de locura con que los griegos explicaban lo 

humano no es contraria a la que ya he contado, sino acaso convergen ambas. En 

esta segunda asoma la palabra hybris. 

Para la Grecia clásica, hybris es un concepto que hace referencia, sí a la 

desmesura, pero entendida ésta como una forma de la soberbia, del engreimiento 

humano en el atreverse a ir más allá de los límites que los dioses le han marcado.  

Así, aunque en efecto hay una diosa llamada Hybris que, por supuesto, 

encarna la falta de mesura, sentido del lugar y la obediencia, en realidad Hybris está 

presente en la cultura griega más como un tema que como un personaje.  

Mesura, moderación y sobriedad, sería el mandato moral desde el Olimpo. 

Conciencia del lugar que lo humano ocupa; aceptación de su condición finita, mortal, 

frente a la existencia infinita de los dioses. 

*** 



¿A qué se refiere entonces el antropólogo de origen argentino, por decisión 

mexicano hace ya muchos años, Néstor García Canclini, cuando coloca el adjetivo 

de híbrida a la cultura de nuestro tiempo?  

¿Cómo pasamos de un concepto que en el mundo clásico significa dos 

formas de locura (las dos formas de la locura habría que decir) la posesión de las 

potencias incontrolables del interior, y la soberbia de no comprender cuál es el sitio 

de cada cosa, incluyendo a lo humano, frente a los dioses? 

Canclini, sin duda el representante más destacado de los Estudios culturales 

en nuestro país, y quizá en toda América Latina, usa el término hibridación para 

proponer una comprensión de las culturas contemporáneas, porque lo híbrido, 

aunque nosotros lo hemos querido referir a la Grecia antigua, y lo volveremos a 

hacer más adelante, corresponde, en la forma como se usa hoy, a la raíz latina 

ligada con mezcla de sangres, con mixtura de especies, aún más: con bastardo. 

La hibridación es un concepto, como bien explica Canclini, que comenzó a 

usarse desde los años noventa. La reapropiación de un fenómeno milenario, el 

mestizaje, es retomado por la academia para estudiar fenómenos como: las 

migraciones en ascenso, los encuentros y desencuentros interétnicos, la 

globalización y sus consecuencias, y, por supuesto, las fusiones artísticas, literarias, 

y culinarias, así como los procesos comunicacionales que se dan en este contexto 

en el que la disolución de los límites para ser la marca por excelencia. 

La palabra híbrido, en su cuarta acepción (ella misma más parece un híbrido 

que una palabra pura) proviene de la biología. Se acerca a la etimología de mezcla, 



pero no en el sentido peyorativo de lo que es bastardo, sino del enriquecimiento que 

ya en 1870 Mendel atribuía al intercambio de información genética en el entrecruce 

de dos especies. La naturaleza está, así, repleta de hibridaciones que a su vez se 

van desdoblando en nuevas formas de lo natural que no solo aumentan en su 

variedad, sino en su capacidad para sobrevivir a distintos hábitats. 

Aterrizado en el mundo de los fenómenos sociales, la lista de ejemplos es 

también vasta. Comencemos con la comunicación misma: qué es el spanglish sino 

un espacio de hibridación; qué las mezclas de sushi con chiles toreados, los Ángeles 

azules con orquesta sinfónica, y esos coches a los que gustamos de llamar híbridos 

porque consumen gasolina y agua, o gasolina y electricidad. 

Pero, ¿estamos frente a solo revolturas?, como tal vez las llamaría alguien 

escandalizado por lo que se conserva su forma original, cualquier cosa que se 

suponga quiere decir la palabra original. 

Dice Canclini en Culturas híbridas: “Entiendo por hibridación procesos 

socioculturales en los que estructuras o prácticas, que existían en forma separada, 

se combinan para generar nuevas estructuras, objetos y prácticas”. 

Esto es, nos encontramos frente a un horizonte inédito en donde la mezcla, 

el mestizaje, la hibridación no es solo entre especies biológicas, religiones, lenguas 

u orígenes étnicos.  

El mundo contemporáneo, abierto e interconectado, repleto de objetos que 

son lo que son y al mismo tiempo un montón de cosas más, el acceso transversal a 



formas de consumo que superan lo local y aun lo nacional, todo eso, constituye el 

centro de las culturas híbridas como sello identitario de la época. 

Es Canclini, otra vez, quien dice:  

“¿cómo designar las fusiones entre culturas barriales y mediáticas, entre 

estilos de consumo de generaciones diferentes, entre músicas locales y 

transnacionales, que ocurren en las fronteras y en las grandes ciudades (y 

no solo allí). La palabra hibridación aparece más dúctil para nombrar no solo 

las combinaciones de elementos étnicos o religiosos, sino también la de 

productos de las tecnologías avanzadas y procesos sociales modernos y 

posmodernos”.  

Así, decimos nosotros, frente a sus posibilidades y sus limitantes, frente a su sentido 

de mezcla inclusiva pero también a la homogenización y estereotipos, a la 

multiplicación de los mismos patrones, a la expansión de oportunidades de construir 

identidades múltiples, la hibridación se vive en la tensión entre lo compatible y lo 

incompatible, lo que puede ser hibridado y lo que no lo será jamás, una creatividad 

intercultural que parece sin límites y movimientos de rechazo irracional al otro, al 

distinto, al que piensa diferente.   

Podemos decidir vivir en guerra o en estado de hibridación permanente, dice 

Canclini. Pero no sin reconocer, de modo crítico, que esa hibridación tiene límites, 

y que estos límites están marcados por lo que no se deja, no quiere o no puede ser 

hibridado.  

*** 



Alguna vez, a Carlos Fuentes se le ocurrió que el naranjo, sí, el árbol cuya 

fruta son las naranjas, podía simbolizar bien lo que significó parte de la conquista 

de América por parte de España. La imagen es simple. Al traer los primeros naranjos 

del sur español y plantarlos en tierras americanas, los frutos resultaron ser los 

mismos, pero diferentes.  

La tierra, la altitud, el grado de salinidad del agua de cada sitio provocó, como 

sigue ocurriendo, que en apariencia se tratase de un fruto al que llamamos naranjas, 

como las de Valencia o las de Colombia, mas se trata en cada caso de naranjas 

híbridas que se han cosechado de híbridos árboles de naranjos.  

Podríamos decir exactamente lo mismo con los acentos, modismos y 

palabras que, proviniendo de sus entrañas, como si fuera la tierra sobre la que hubo 

de crecer cada naranjo americano, se pobló la lengua española, híbrida en cada 

país y, aun, en cada región.   

Sigamos unas líneas más a Canclini antes de encaminarnos hacia el final. 

Hibridación en un sentido amplio, biológico, étnico, lingüístico, cultural ha existido 

siempre.  

La novedad de esta época, en palabras de Canclini, radica en la necesidad 

de repensar, y resignificar, problemas relacionados con qué constituye y cuáles son 

los contornos que contienen a conceptos como cultura, identidad, diferencia, 

desigualdad y multiculturalidad; así como, dice, “y sobre parejas organizadoras de 

los conflictos de las ciencias sociales: tradición-modernidad, norte-sur, local-global, 



o como lo urbano y lo popular, por no hablar de algo que alguna vez dominó la 

organización de los preceptos: seguir pensando en términos de alta y baja cultura”.  

Sobre estas nuevas avenidas de la discusión situaremos, para los fines de 

esta charla, la relación entre el habla y la escritura en el contexto de la era digital, 

en particular, en relación con el uso de las plataformas y las formas que la relación, 

o la oposición, se si quiere verlo así, entre el habla y la escritura. 

En una conferencia previa fue muy importante para esta línea de 

pensamiento dejar sentada la idea que Ricoeur propone para establecer una 

respuesta aceptable a la pregunta: qué es la escritura, qué la constituye.  

El mismo Ricoeur avanzaba sobre la revisión de qué iba a considerar habla 

para de ahí construir su propuesta. Esto es, determinar a una determinaba en cierto 

sentido a lo otro.  

Si el habla era un acontecimiento sincrónico, escritura lo sería de modo 

diacrónico; si habla consideraba un universo de receptores cerrado, en cuanto a 

que es generalmente conocido frente a quién estamos cuando hablamos; escritura 

entonces se proyectaría sobre un horizonte de receptores (lectores) abierto en el 

tiempo y el espacio. 

Pero la característica tal vez más importante sobre la descansa la visión 

riqueriana sobre qué es y que repercusiones tiene el acto de escribir, es lo aquello 

que tiene que ver con el soporte y con la manera en que el mensaje se relaciona 

con él.  



 Más fundamental aún: escribir, sigo aún a Ricoeur, es saber que el mensaje 

quedará fijado, que nos trascenderá, que estará ahí para decir por nosotros y sobre 

nosotros cuando nosotros ya no estemos ahí. La fijación del mensaje es el punto 

clave.  

Lleguemos al cruce entre habla, escritura y plataformas digitales. De acuerdo 

con el antropólogo inglés Tim Ingold, una primera gran sacudida en relación con la 

escritura se da con el paso entre la escritura como trazo de la mano y lo escrito 

mediante la intermediación de un artefacto: la máquina de escribir. 

“Con la mecanografía y la imprenta, dice Ingold, se rompe el íntimo lazo entre 

el gesto manual y la inscripción. El autor, continúa el antropólogo inglés, transmite 

sus sentimientos a través de la elección de palabras, no mediante la expresividad 

de sus líneas” (Ingold 19). Se elude el trabajo a mano y se le sustituye, nos alerta, 

por una labor mecánica que fija palabras sobre la hoja de papel. 

Mas, si este primer remezón separó al movimiento de la producción directa 

del trazo, siguiendo lo que plantea Ingold, ya nos podremos imaginar el tamaño de 

la sacudida cuando las pantallas hicieron su aparición, llegando para quedarse.  

La inscripción, antes de la máquina de escribir, dibujo de la mano, 

acompasada, sin exagerar, por todo el cuerpo, se tornó primero acto mecánico de 

fijación sobre el papel y luego de fijación sobre el cristal líquido. 

 Y decir líquido y pensar en disolución, en disolvencia, no tiene nada de 

extraño. Solo que en el esquema original de relación entre habla y escritura sucede 

que esa era, justamente, ni más ni menos, la característica que hacía que el habla 



fuera y se diera como habla: el saber que, otra vez: para bien y para mal, se 

disolvería.  

Luego entonces, si la escritura se disuelve, o al menos esa es la impresión 

que la no impresión en papel sino aparición fantasmal en pantalla, deja, la pregunta 

es inevitable e impostergable: ¿frente a qué estamos cuando estamos frente a una 

escritura que disuelve? 

Las pantallas sobre, dentro, a través de las que se escribe, se movieron de 

la computadora a la lap top, de ahí al IPad y de ahí a los celulares inteligentes. Mas, 

el asunto se tornó aún más complejo cuando a las pantallas se sumaron las 

aplicaciones para poder escribir, de este modo tan peculiar de escribir. 

*** 

Es curioso, si uno revisa la historia de las promesas de la escritura portátil 

sobre pantallas, encontrará que las primeras agendas y directorios digitales, se 

borraban completamente cuando se les acaba la pila, lo que podía suceder en 

cualquier momento, además.  

De ahí, quizá, que las primeras promesas de las primeras aplicaciones 

vinculadas con escribir en gadgets, estoy pensando en el celular de BlackBerry, 

insistieran tanto, por un lado, en la seguridad, ciframiento, de la información, como 

en que lo escrito no se perdería en la eterna noche digital. 

WhatsApp, en cambio, apostó por la sencillez y la posibilidad de que no 

hubiera contacto que, al tener un número celular, no pudiese recibir o mandar un 

mensaje con otra de las características sine qua non de la oralidad, del habla, la 



instantaneidad, la emoción de dejarse llevar por la irrefrenable emoción de lo 

inmediato.  

En esas estábamos, cuando en 2014, hace nada, todo volvió a cambiar. La 

aparición de Snapchat es la vuelta de tuerca que faltaba en esta historia en la que 

habla y escritura se han ido disolviendo una en la otra. Y nos volvimos fantasmas.  

O, más bien, lo escrito, caracterizado según Ricoeur, lo reitero justo ahora, 

destinado a serlo por estar y permanecer fijado, puede literalmente desvanecerse 

cual palabras que se las lleva el viento a la cuenta de 5, 4, 3, 2, 1… La foto íntima, 

forma de la escritura, al fin, no está más; ¿o sí?  

*** 

Oralitura es un neologismo, un término, una palabra nueva para lo nuevo, 

que intenta en la mezcla de su propia construcción poner de relieve estas nuevas 

formas en las que la pareja disolución-permanencia se comporta y configuran de 

manera absolutamente distinta a como lo hicieron durante siglos.  

Estamos frente a formas corporales, escriturales, espirituales, laborales, 

pasionales, vegetales, conceptuales delineadas por lo híbrido. 

Lo híbrido viviendo la propia hibridación que la palabra híbrido contiene. 

Cuatro acepciones, lo recuerdo y concluyo: como desobediencia, ¿buena, mala, 

cómo saberlo?, del orden al que los dioses parecían haber establecido bajo el 

precepto de que una cosa solo podía ser una cosa; segunda acepción: como 

mezcla, acaso bastarda, acaso mestiza, en la que cualquier noción de imaginaria 

pureza se ha terminado de perder en el abismo de los tiempos; tercera acepción: 



como biología en tránsito, biología cambiante, fisonomía que se transforma a sí 

misma; y, finalmente, cuarta acepción: como proceso que rehúye el callejón sin 

salida de los conceptos irresolubles entre sí; en otras palabras, los 

fundamentalismos. 

 A la sombra del viejo primer naranjo que llegó a estas tierras tiempo ha, 

proveniente tal vez del mismísimo Patio de los naranjos que se halla en la Mezquita 

de Córdoba; “podemos, dice Canclini, decidir vivir en guerra o en estado de 

hibridación permanente”. 

Pareciera que está en cada quien. Pareciera. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 



Oralidad y lectura digital. 
Construcciones y desciframientos culturales 

      

Hilda Gómez González 

 

Hasta poco antes del fin del Siglo XX, se suponía la identidad de la lectura 

con el libro. Objeto físico y acción suponían un binomio necesario e imprescindible, 

aunque estuviéramos frente a un soporte lineal -analógico- del pensamiento y de 

las demás operaciones que el cerebro humano desarrolla. 

Es la historia cultural la que nos recuerda que esta perspectiva de la lectura 

no ha sido eterna, sino relativamente reciente y que este proceso constituye 

acciones ligadas a un desarrollo tecnológico, producto de la civilización.  

Del libro en papel al e-book hay siglos de tecnología de la lectura y sus 

soportes.  

Recorrer el camino histórico y cultural que va de la imprenta a la pantalla 

implica considerar los cambios en los usos, contextos y consumos culturales de la 

población y su relación con las circunstancias de la era digital. 

Es pertinente anotar el trazo de la historia cultural de la lectura -y de la 

escritura, también- puesto que en nuestros días, ante la multiplicación y velocidad 

del desarrollo tecnológico resulta tentador apelar a “lo humano” en oposición a “las 

máquinas” -queriendo decir con ello todo lo tecnológico- para subrayar la división 

entre un mundo pretendidamente “natural” que está perdiendo la batalla frente a un 



mundo “artificial” en el que todos los rasgos de lo “intrínsecamente” humano -

cualesquiera que sean éstos- están en retirada.  

En su muy reconocido libro Oralidad y escritura: tecnologías de la palabra 

Walter J. Ong hace énfasis en los encuentros culturales y las correlaciones entre 

lectura y escritura como expresiones puntuales de civilización -y, por tanto, procesos 

“no naturales”- que han ido marcando épocas y transiciones y construyendo 

perspectivas de mundo desde lo “artificial” sin que con ello se haya extinguido “lo 

humano”. 

Lectura y escritura son dos expresiones, dos aprendizajes humanos que 

requieren tiempo y conducción especializada. Nadie nace conociendo ni siquiera los 

rudimentos de estas herramientas y su uso pertinente y adecuado implica la 

inversión de varios años -cuando no, de toda la vida del individuo. 

Desde el libro, como el artefacto que a lo largo de más de 500 años se ha 

mantenido como soporte de la lectura, hasta la World Wide Web las prácticas 

lectoras están tecnologizadas.  

El soporte de papel llamado libro constituye uno de los más importantes 

logros de la civilización en materia tecnológica a partir de la imprenta, plataforma de 

producción y distribución que popularizó la lectura en todos los sectores. 

En el caso del lenguaje oral podemos anotar que, a diferencia de la lectura y 

la escritura, se trata de una capacidad natural inherente a lo humano: la capacidad 

de hablar y simbolizar con palabras.  



Mediante el lenguaje oral los seres humanos tienen la capacidad para crear 

ideas e historias, lo cual constituye el basamento expresivo y significante de la 

escritura y la lectura -procesos ambos, posteriores en la historia de la humanidad y 

en la vida de cada persona, al lenguaje oral.  

Al día de hoy, la oralidad -la expresión narrativizada del lenguaje oral- sin 

perder su carácter primigenio, es reconocida como una instancia de igual valor 

cultural que el lenguaje escrito; ambos están hermanados por la lectura, entendida 

semióticamente como el proceso de desciframiento de contenidos simbólicos que 

guarda un texto, concebido a su vez como un espacio de interpretación, como una 

unidad de significado más allá de las palabras o las frases.3 

De esta manera, en los años de finales del siglo XX y los que lleva el presente 

siglo hemos transitado de la perspectiva que explica y concibe a estas prácticas 

como tres áreas diferenciadas pero interconectadas, cuya valía social había 

colocado en el punto más alto e importante a la escritura y a la lectura de libros, a 

la consideración de cómo el lenguaje oral, el lenguaje escrito y la lectura constituyen 

prácticas culturales de carácter transversal, hibridadas, que han salido de los 

espacios canónicos de la llamada alta cultura para, en consonancia con las 

características de la era digital, practicarse de manera multiplicada, fragmentada, y 

en convergencia con las plataformas tecnológicas que ofrecen interacción, 

movilidad y conectividad permanentes. 

 
3 Es ésta una noción de texto asociada a la Semiótica. Textos hiperfrásticos los llama el filósofo 
mexicano Mauricio Beuchot, en su libro Tratado de Hermenéutica Analógica. 



Manuel Castells, sin duda uno de los más importantes teóricos de la era 

digital, ha señalado que “[…] lo más interesante de cualquier transformación 

tecnológica no es lo que los ingenieros dicen que va a pasar, sino lo que la gente 

hace con ella” (Castells, 2009), pues en la materia que ahora se aborda las prácticas 

del lenguaje oral, el lenguaje escrito y la lectura adquieren un carácter personalizado 

de acuerdo con el uso que cada individuo da a las tecnologías contemporáneas, ya 

sea en lo individual o formando parte de diversas comunidades, reales o virtuales. 

En el texto Una mirada a los resultados de la ENL 2015 desde la acción de 

la escuela y la cultura digital, encuesta que refiere el panorama de esta práctica en 

México, la investigadora del CINVESTAV, Inés Dussel, a propósito de los resultados 

de la encuesta apunta 

Atrás han quedado los tiempos en que se pensaba que la lectura y la 

escritura son acciones individuales restrictivas para las cuales se 

requieren dones especiales. Jesús Martín-Barbero lo llamó el 

“monoteísmo” de la escritura y la lectura, que sólo valoraba ciertos 

soportes (los libros), ciertos ambientes (como la escuela y las 

bibliotecas) y un tiempo exclusivamente dedicado a ello (el tiempo 

escolar, o el tiempo de ocio, claramente diferenciados). Hoy, por el 

contrario, se sabe que leer y escribir son prácticas sociales que se 

realizan en contextos múltiples, tienen formas y soportes plurales, y 

responden a distintas motivaciones (135). 

En la esfera digital, el territorio en el que se juegan las formas contemporáneas de 

lectura, lenguaje oral y lenguaje escrito nos encontramos con un “entrecruzamiento 



de soportes, contextos y contenidos”, como señala el investigador Roberto Igarza 

en el texto El desafío de poner en perspectiva el comportamiento de los lectores en 

México, que también acompaña a los resultados de la encuesta.  

Derivado del uso extendido de Internet y sus plataformas, al día de hoy se 

lee, se escribe y se intercambian comunicaciones orales en volúmenes, frecuencia 

y amplitud mucho más grandes que en el pasado.  

A través del correo electrónico, las redes sociales, los portales de Internet o 

las plataformas de mensajería instantánea la gente escribe textos cotidianos 

derivados de la relación diaria con familiares y amigos, habla por teléfono o graba 

mensajes y podcasts; se informa y consume noticias; describe y comparte su vida 

cotidiana y claro, también investiga, hace tareas escolares, comparte contenidos 

académicos y de investigación y pone a circular obras artísticas y culturales. 

Con estos antecedentes es relevante redimensionar las acciones de lectura, 

expresión escrita y expresión oral toda vez que estamos ante una transformación 

profunda, casi radical, en la creación, la circulación y la recepción de los textos 

escritos y orales. A ello habrá que sumarle las características e impacto de los 

soportes y plataformas que los sostienen (Cordón y Jarvio).4 

 
4 Cordón y Jarvio (2015) en su artículo titulado ¿Se está transformando la lectura y la escritura en la 
era digital? citan al historiador Roger Chartier (2005) sobre las mutaciones en la lectura, escritura y 
aprendizaje que ha visto el Siglo XXI: Una editorialización de la web donde predomina una lectura 
fragmentaria, menos lineal, menos profunda, pero más extensiva y donde son de gran importancia 
las derivaciones multimedia. Una lectura social, comentada, compartida en las redes sociales, 
enriquecida por la escritura de los lectores contribuyentes. Una lectura conectada debido al 
desarrollo del cloudcomputing (computación en nube), nueva forma de alojar los programas, archivos 
o sistemas operativos que gobiernan las máquinas. Una mutación de los dispositivos de lectura que 
se pueden agrupar en computadoras o notebook, lectores de tinta electrónica, Smartphones y 
tabletas, así como tecnologías de almacenamiento. Una mutación en el mercado del libro. Se 



Dado que el libro impreso ya no es el único soporte existente –como se 

señalaba líneas arriba– las formas de leer ya no están circunscritas a lo que la hoja 

impresa ofrece; las plataformas en Internet ponen al alcance de quien lee tal 

cantidad de enlaces, referencias, información extra, datos duros que la lectura se 

convierte en un proceso rizomático en donde el hipertexto, los metadatos, los links 

amplían los límites textuales de una forma casi infinita. 

En su texto seminal, ¿Será que Google nos está volviendo estúpidos?, de 

2008, Nicholas Carr anotaba su preocupación por la pérdida de habilidades lectoras 

de profundidad, como resultado de la inmersión -o mejor dicho- de surfear en la 

superficie de la pantalla en la lectura a través de Internet, al escribir   

[como ya señalaba Marshall McLuhan en los años 60] los medios no 

son meros canales pasivos por donde fluye información. Cierto, se 

encargan de suministrar los insumos del pensamiento, pero también 

configuran el proceso de pensamiento. […] Es evidente que los 

usuarios, cuando leen en línea, no lo están haciendo en el sentido 

tradicional del término; es más, hay indicios de que nuevas formas de 

‘lectura’ están surgiendo en la misma medida que los usuarios 

examinan horizontalmente, a golpes de vista, títulos, tablas de 

contenido y resúmenes, en busca de resultados rápidos. Casi 

pareciera que entran en línea para evitar leer en el sentido 

convencional de la palabra (1-2). 

 
articulan nuevos modelos de consumo nómadas basados en la movilidad, la conectividad y la 
descarga.  Pág. 139 



Resalta en esta observación el hecho de que los medios (y por extensión, Internet 

y las plataformas asociadas a la red de redes) configuran el proceso de pensamiento 

humano.  

Quizá aquí encontramos una de las claves para entender el panorama 

contemporáneo: los cambios en las prácticas lectoras, asociados a los cambios en 

los soportes y plataformas de los textos significan cambios en los procesos de 

pensamiento de los seres humanos. Leer un texto, ir de un enlace a otro, navegar 

por diversos contenidos, casi de manera aleatoria implica el desarrollo de 

habilidades que el Siglo XX no conocía y el XIX, menos.  

Retomando las perspectivas de la historia cultural, quizá podría servirnos la 

imagen del palimpsesto para comprender la forma en que estas nuevas habilidades 

y experiencias se manifiestan en relación con los textos.  

Acorde con esto, las acciones del pasado no se borran, no desaparecen, sino 

que se combinan y se expresan de manera simultánea. Lo nuevo y lo viejo se 

convierten en una nueva manifestación intelectual y social, híbrida. Y también se 

hacen presentes nuevos retos y conflictividades. 

No contamos con elementos suficientes para conocer en qué se 

transformarán las acciones del lenguaje oral, del lenguaje escrito y de la lectura en 

la era digital.  

Apenas tenemos algunas herramientas para entender el sentido de su 

movimiento y vislumbrar prácticas que han cambiado casi para siempre, si no en 



todas las personas, sí en una buena parte de la población, particularmente aquella 

que está conectada. 

Hay autores como el investigador Carlos Scolari quien, en el caso de la 

lectura, para conceptuar el estado de cosas actual, habla de crear nuevas conceptos 

para referirse a nuevas realidades. En el texto El translector. Lectura y narrativas 

transmedia en la nueva ecología de la comunicación, señala que  

El mismo concepto de «lectura», como se ha visto, apenas alcanza 

para nombrar un conjunto, cada vez más rico, de prácticas lejanas a 

la tradicional ‘lectura silenciosa e individual de libros. Los sujetos que 

encarnan estas nuevas prácticas pueden ser nombrados de diferente 

manera: hiperlectores, lectoespectadores, prosumidores, 

produsuarios, translectores… todos estos conceptos no son más que 

un intento de aprehender lo nuevo con los esquemas del pasado 

(Scolari, 2019). 

La apreciación de la lectura y de las creaciones del lenguaje escrito y el lenguaje 

oral en el Siglo XXI, tanto para tareas de investigación social como para el diseño 

de planes y programas de estudio, necesita acompasarse con su tiempo y dejar 

atrás concepciones, que con nostalgia, añoran el pasado.  

En un primer momento sería necesario la ubicación de estas prácticas como 

hechos intelectuales, culturales y sociales mediados por la tecnología, sin dejar de 

lado que la red reproduce las diferencias y las carencias que existen en el mundo 

físico.  



Asimismo, es precisa la formación para el encuentro con la tecnología. La 

usabilidad y el carácter intuitivo creciente de las plataformas cibernéticas no 

garantiza su uso óptimo, es necesario que en el acceso a la lectura en la red exista 

la formación para saber cómo se busca, qué se busca y valorar lo que se encuentra.  

Si el contacto creciente con la tecnología da lugar a nuevas habilidades que 

reflejan los impactos en los procesos intelectuales de aprendizaje no puede quedar 

de lado el valorar y dimensionar la importancia del paso de la lectura como un hecho 

lineal en un dispositivo físico como el libro, a una actividad en un dispositivo 

electrónico que permite interacciones diversas y consultas, ramificaciones y 

contacto con textos multimedia.  

Ello sin dejar de lado la posibilidad, como de hecho ocurre, que los individuos 

combinan la lectura, la escritura y la expresión oral en ámbitos digitales con su 

práctica en ambientes analógicos. 

En siglo XXI la lectura, el lenguaje escrito y el lenguaje oral deben ser 

considerados como actividades de producción y consumo cultural que fluctúan entre 

espacios muy diversos en los que cada individuo tiene acceso abierto.  

A los aprendizajes y prácticas de vocabulario, ortografía, gramática, sintaxis 

y fortaleza en la argumentación deben sumarse las habilidades para conectar textos 

de diverso tipo, entender progresiones históricas e influencias culturales, buscar 

información y datos duros pertinentes.  

Hoy día estamos ante otra forma de leer y construir textos orales y escritos, 

lo que significa que estamos ante otra forma de pensar. 



En esta perspectiva es evidente que nos encontramos en una época de 

transición, cuyos cambios se dan a gran velocidad, en buena medida impulsados 

por el desarrollo tecnológico.  

Al igual que otros procesos y acciones individuales y sociales la lectura, el 

lenguaje escrito y el lenguaje oral están sujetos al cambio derivado de las prácticas 

que los individuos llevan adelante y de los contextos sociales, culturales y políticos 

en que se desarrollan.  

Los procesos educativos institucionalizados así como aquellos de carácter 

informal contribuyen a modificarlos pero es fundamental que esto sea advertido 

conscientemente y aceptar que la actualidad nos pone frente a nuevos problemas y 

nuevos retos que es preciso afrontar. Scolari señala, como un proceso que no 

parece tener vuelta atrás, que  

[…] en el siglo XXI cada vez más se lee escribiendo y modificando, ya 

sea cortando, desplazando, cambiando el orden o introduciendo la 

propia escritura. Estamos frente a nuevas lecturas que, desde el 

pedestal de la cultura letrada tradicional, se podrían calificar como 

«aberrantes» o «desviadas». Lecturas salvajes (Scolari, 2017). 

Hablar, escribir, leer. Construir estructuras significantes con el lenguaje oral, con el 

lenguaje escrito y descifrar sus contenidos han sido piedras de toque de la 

civilización humana.  

Las estrategias que se han instrumentado para llevarlas a cabo han sido cambiantes 

y en el presente, lo son a una mayor velocidad. Su existencia y práctica expresan 



procesos intelectuales, creativos y emocionales interrelacionados, que no es posible 

desligar uno de otro, pues ponen en juego y exteriorizan la perspectiva de mundo 

de cada individuo.  

Con el desarrollo tecnológico actual su interdependencia es aún mayor y se 

abre la puerta para que en su práctica, se pongan en marcha nuevas habilidades 

de comunicación y pensamiento.  

Todo un reto para los ámbitos educativos, profesionales y de la vida 

cotidiana, que inmersos en la esfera digital, la cual presupone un ecosistema 

tecnológico, no tienen posibilidades de mirar atrás y “recuperar” el pasado.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Nuevas brechas; nuevas competencias 
Del analfabetismo digital al pensamiento complejo 

 
 

Antonio Tenorio 
 

Las dos caras 

Puede que sea conocido; puede que no. La muy conocida expresión: “ver en 

cada cosa, las dos caras de la moneda”, tiene un origen mucho más lejano de lo 

que solemos imaginar. 

Alude, desde luego, a la capacidad de ubicar en cada circunstancia 

problemas, elementos y soluciones de modo posible de modo múltiple.  

Ha sido traducida, por decirlo así, de muchas maneras. Desde que las que 

retoman el lenguaje coloquial: ver el vaso medio lleno o medio vacío, hasta modos 

más sofisticados de reformularla, como todo la construcción teórica y metodológica 

que hay detrás de lo que se conoce como la Teoría de escenarios. 

Mas, lo que suele privilegiarse en nuestra forma de entenderla es pensar que 

las dos caras de esa moneda se vinculan con los dos lados que, como es natural, 

toda moneda tiene. Esto es solo parcialmente cierto. 

El origen remoto de la alusión a la moneda para subrayar la importancia de 

un pensamiento multiestratificado, es decir, que puede ver un prisma donde el 

pensamiento simplista solo ve líneas, estaría más bien colocado en pleno tiempo de 

la Roma imperial. 



Venerado por los romanos, éstos quisieron rendir culto a uno de sus dioses 

más preciados, representándolo en sus monedas. El dios recibía el nombre de Jano 

y tiene bajo su tutela los comienzos, las transiciones y los finales.  

Visto de una manera más simplista, podría decirse, también, que Jano era el 

dios de las puertas. Plantado de un modo un poco más sofisticado, diríamos hoy 

que en este dios recaía el misterio, fascinación e incertidumbre que todo umbral nos 

despierta.  

Conscientes de ello, de que todo comienzo, transición y avistamiento de los 

finales genera emociones que miran a la vez el pasado y el futuro, es que los 

romanos decidieron representar a Jano como una figura bifronte. Es decir, con dos 

caras.  

No en alusión a que era un dos caras, frase popular también archiconocida. 

Sino en el sentido de que una cara mira hacia un lado y la otra cara mira hacia el 

otro extremo. Jano, el dios que mira hacia atrás y hacia delante. Justo desde el 

punto mismo del umbral, dijéramos.  

El dios capaz de seguir, acompañar, el largo camino que una transición 

representa.  

Así, con esas cualidades y con ese trazo en su representación gráfica, 

bifronte, con dos rostros, colocados cada uno mirando en una dirección, así, Jano 

fue llevado a las monedas, en lo que en los hechos se convirtió en monedas con 

más de una cara.  



Ver las dos caras de la moneda es, pues, aunque no lo tengamos presente 

siempre, invocar a Jano, el dios de las transiciones. 

 

Dos problemáticas en los extremos de una transición en marcha.  

Como se puede observar a primera vista, el tema de la charla de hoy refiere, 

desde el título a dos asuntos que si bien se encuentran relacionados, competen, al 

mismo tiempo, a dos ámbitos distintos. 

Hablar de brechas digitales implica entrar en el reconocimiento de que así 

como la nueva era ha desplegado un número muy importante de posibilidades 

inéditas para la comunicación, el desarrollo de la creatividad y la transformación de 

los procesos organizacionales de instituciones públicas y entidades privadas, así 

también ha planteado problemáticas también inéditas, la más preocupante, quizá, 

hoy por hoy, es el número de personas que se rezagan día con día de los avances 

que la expansión de lo digital trae consigo. 

Por otro lado, dirigir la mirada hacia las competencias que habrá de requerir 

el mundo que se abre paso, es enfilar la atención en buena medida sobre quien ya 

está dentro de este mundo digital y, ya sea con entusiasmo, resquemor, 

incertidumbre o confusión, trata de avizorar cómo será ese tiempo por venir, y, sobre 

todo, qué demandará de quien pretenda representar un aporte importante en el 

mundo laboral. 

 

 



Analfabetismo digital entre la pobreza y la edad 

Muy cerca de la mitad del siglo XIX, se sabe, Carlos Marx y Federico Engels 

decidieron escribir un breve tratado que era a la vez un llamado a la acción. 

Aparecido en 1848, aunque países como rusia que no llegó, en ruso, claro, 

sino hasta 15 años después, el Manifiesto comunista mantiene hasta hoy una 

carácter casi mítico. Tan mítico como el enunciado con el que sus autores 

decidieron abrir el pequeño volumen: “Un fantasma recorre Europa; el fantasma del 

comunismo”, reza esa primera, contundente y celebérrima sentencia. 

Más de siglo y medio después, de algún modo, podríamos hacerla nuestra. 

Un fantasma recorre el mundo de hoy, el fantasma del analfabetismo digital.  

A continuación algunas cifras que dan cuenta de una deuda social a nivel 

mundial que bien podríamos nombrar como “la nueva de la nueva desigualdad”. 

Según las estadísticas con que se cuenta, de los 617 millones de habitantes 

de América Latina, 322 millones tienen acceso a Internet, un 52.2%. 

Sin embargo, esta cantidad representa sólo el 10.6% de los usuarios que a 

nivel mundial usan Internet. 

Está solo un punto por arriba de África, cuyas cifras son dramáticas en todos 

los aspectos. 

Menos de la cuarta parte de los africanos puede conectarse a Internet, y su 

participación a nivel mundial llega apenas al 9%. 

El porcentaje de latinoamericanos conectados es significativamente menor 

que el de los europeos; y no se diga respecto a los norteamericanos. 



Está también por debajo de los ciudadanos de la zona de Oceanía. 

En el caso de Europa la cobertura de Internet rebasa el 70% de los 

habitantes, mientras que en Oceanía llega al 72%. 

La cifra más alta la tiene, desde luego, Estados Unidos y Canadá, en cuyos 

territorios prácticamente el 87% de sus ciudadanos accede a Internet sin ningún 

problema.   

Sin duda alguna, propugnar por un acceso más amplio a Internet en las 

regiones con mayor desigualdad económica, es una tarea que debemos asumir 

como una responsabilidad global. 

Este modelo, claramente desigual, se repite a su manera. Como si fuera un 

espejo macabro, cada nación, por bajo que su índice de acceso a Internet, 

reproduce regiones con alta conectividad frente a regiones que se mantienen 

desconectadas.  

De la misma manera que en las naciones que se mantienen rezagadas en 

materia de conectividad, cuando la hay, serán los sectores urbanos, mejor educados 

y con mejores servicios los que tengan acceso a ella. 

Dicho de otra manera, tanto en África como en América Latina los avances 

en materia de conectividad vuelven a reproducir lo que son, de fondo, los esquemas 

de alta desigualdad y profunda inequidad que caracterizan a estas naciones. 

No extraña entonces, así, que zonas de población indígena o apartadas de 

los grandes centros urbanos presenten, en todos los países con índices pobres de 

conectividad, los mismos altos índices de exclusión que reflejan en otros ámbitos 

como salud, educación, vivienda, alimentación, etc. 



El otro gran sector en el que la exclusión presenta niveles preocupantes, es 

el de las personas de la tercera edad. En ese caso, incluso habitando en centros 

urbanos con servicios y contando en no pocos casos estas personas con niveles de 

educación y bienestar más altos que la población más pobre. 

El asunto del analfabetismo digital entre personas de la tercera edad, la 

ausencia de políticas públicas de inclusión, no es un asunto menor. 

Conformada hoy por 76 millones de personas, esa franja poblacional llegará 

a 147 millones en 2037, y a 264 millones en 2075. Para 2037, el número de 

personas mayores en América Latina y el Caribe, sobrepasará al de menores de 15 

años. 

La Comisión Económica para América Latina (CEPAL) ha sido clara en 

advertir sobre la “la perentoria necesidad de adaptarse a una época de cambios 

demográficos, que se están produciendo de manera más rápida que en Europa y 

ocurren en un escenario de subdesarrollo en el cual aún no se logra erradicar la 

desigualdad y en el que no se cuenta con una infraestructura institucional suficiente 

en materia de protección y ejercicio de derechos humanos”. 

Datos disponibles sobre el uso de dispositivos móviles en América Latina y 

el Caribe arroja que la franja que corresponde a personas mayores de 55 años, no 

llega ni siquiera al 10%, pues representa apenas el 7% del universo total. 

Si entre las personas mayores que usan dispositivos móviles se le agrega el 

segmento anterior, de 45 a 54 años, el porcentaje alcanza el 20%. Lejos, sin 

embargo, del 58% que representan los grupos de edad que van de 15 a 24 años 

(31%) y de 25 a 34 años (27%). 



En cuanto a usuarios de Internet, la CEPAL en su Informe sobre el Estado de 

la Banda ancha en América Latina y el Caribe de 2016, grafica de modo nítido cómo, 

en países como México, Chile, Brasil, Uruguay y Bolivia, mientras el grupo de edad 

que va de los 16 a los 31 años, rebasa el 50%, quienes tienen más de 60 años, no 

llegan siquiera al 5%. 

Es cierto, según refleja el documento de la CEPAL, que en el lustro que fue 

de 2010 a 2015, América Latina y el Caribe registraron un crecimiento de usuarios 

a Internet cercano al 23%. Así como también es comprobable que el segmento 

poblacional por edad que tuvo un mayor crecimiento fue el que va de 31 a 45 años. 

Queda, sin embargo, como un gran pendiente para la región qué hacer para 

incorporar cuanto antes a los mayores de 55 años. 

Se requieren estrategias, ha dicho la CEPAL, para replantear la vida de las 

personas mayores como individuos valiosos y productivos.  

Además de injusta y lacerante, la exclusión de los beneficios de la sociedad 

digital, significa para la región un desperdicio de recursos humanos, experiencia y 

potencial productivo. 

Ello, sin dejar de lado, por supuesto, que el deber de promover y garantizar 

el pleno ejercicio del derecho al acceso a las tecnologías de la información y la 

comunicación, por parte de las personas mayores. 

La inclusión digital de las personas mayores, implica, desde luego, fortalecer 

su grado de autonomía y darles elementos que les ayudará a valerse por sí mismas 

de mejor manera.  

Pero no menos, encarar los escenarios de violencia, discriminación y 

vulnerabilidad cotidiana en los que muchas de ellas viven. 



 

El analfabetismo digital, la brecha que se ensancha 

El esfuerzo que debe hacerse a todo nivel, personal, familiar, social, 

institucional para emprender una tarea de dimensiones colosales llama no dejar a 

nadie fuera del mundo que ya está aquí y sus posibilidades. 

De alguna manera, el analfabetismo digital, entendiendo por ello cualquier 

tipo de exclusión de las herramientas y plataformas digitales para el progreso de las 

condiciones de vida, es aún peor que el analfabetismo tradicional, el que se refiere 

a no saber leer ni escribir. 

Es peor, y más lacerante, tanto porque pudiera identificarse como una doble 

condena. Condenados ya a no poder descifrar lo escrito quienes carecen de esa 

educación básica, el analfabetismo digital es, si se me permite, una condición cuyo 

sentido de brecha se expande. 

Trato de explicarme de una manera sencilla. Mientras el alfabeto ha 

conservado por centurias el mismo número de letras y el trazado de las mismas si 

bien puede variar entre manuscrita o de molde, como se les llama, ello no ha 

implicado que se hayan modificado radicalmente el saber escribir y el saber leer. 

No sucede lo mismo, claramente, con las habilidades de inclusión digital. La 

expansión en el número de aplicaciones para las que un teléfono celular puede 

utilizarse se han multiplicado exponencialmente en menos de 20 años, en una 

tendencia que no habría razón para que variara en el futuro.  



Esto es, mientras más tiempo transcurre, más ancha es la brecha que separa 

al presente digital (que se mueve hacia delante a gran velocidad) de aquellas 

personas que por una razón u otra se han quedado a la orilla.  

A diferencia del analfabetismo tradicional, el analfabetismo digital se 

ensancha y convierte al proceso de remontar esa distancia social, educativa, cultural 

y económica en una tarea cada vez de mayor dificultad. 

 

El futuro que ya no dura lo que antes 

Hoy parece que nos siguen las citas de libros o pensadores paradigmáticos 

del comunismo. Traigo a la mente otro. Louis Althusser, uno de los filósofos 

marxistas más brillantes del siglo XX, nació en Argelia, por entonces territorio 

francés, en 1918, y murió en un asilo psiquiátrico, en 1990.  

En un hecho que estremeció a toda la comunidad intelectual del mundo, y yo 

diría más allá, una mañana de noviembre de 1980, Althusser estranguló a su mujer.  

Acechado por la esquizofrenia desde muy joven, el filósofo mantuvo oculta 

esta condición hasta la tragedia sobrevino.  

El relato donde da cuenta de este padecer y, al mismo tiempo, dice querer 

hacerse cargo de la responsabilidad por el crimen, Althusser titula ese libro con la 

frase que ahora recojo yo en el marco de esta charla. El porvenir es largo: los hechos 

se llama la estremecedora confesión. 



Sí y no. Claro que el futuro dura mucho tiempo si se le toma, al modo de 

Heidegger como expresión del tiempo infinito que sobrepasa no solo cada vida 

humana sino incluso nuestra misma posibilidad ara imaginar nada que sea 

efectivamente infinito.  

Sí, como Althusser sentencia: el futuro dura mucho tiempo. 

No, sin embargo, en el sentido de la velocidad con la que solíamos mirar 

aproximarse a eso que llamamos futuro en relación con el punto desde lo miramos, 

o sea, el presente.  

El futuro, como espera, como distancia entre el presente y lo que vendrá 

después, entre el ahora y ese después, ha dejado de estar todo lo lejos que nos 

imaginábamos estaba.  

El futuro se parece cada vez más a un presente que, en las muchas formas 

en que se va volviendo presente y a la velocidad en la que aparece y desaparece, 

ha dejado de durar todo ese tiempo que Althusser quiso advertir en su trágico relato. 

La manera en que se han modificado apenas en un puñado de años las 

competencias que tiene que probar una persona para tener un valor significativo en 

el mercado laboral, da cuenta de este movimiento vertiginoso, no del presente al 

futuro, sino del presente reducido a una fracción de vida hacia otro presente que 

emerge tan rápido como de nuevo es suplido por otro presente. 

En esta sucesión de pequeños presentes que se suceden uno tras otro de 

manera vertiginosa, hoy es de lo más normal que un o una joven se enfrenta con 

que al terminar la carrera que ha estudiado, las competencias de su área de 



estudios, se hayan transformado entre el día que comenzó la carrera y el día que la 

terminó; o sea, 4 años, ni medio lustro, pues. 

De acuerdo con el World Economic Forum, en 2015 las diez competencias o 

habilidades que tenían mayor valor social y laboral, que era más apreciadas en 

estos campos era, y las doy en orden: 1. Resolución de problemas; 2. Coordinación 

con los demás; 3. Gestión de personas; 4. Pensamiento crítico; 5. Negociación; 6. 

Control de calidad; 7. Orientación a servicio; 8. Toma de decisiones; 9. Escucha 

activa; y, 10. Creatividad. 

Media década después, algunas de estas habilidades o competencias han 

cambiado de lugar y otras han dejado su lugar a las necesidades de un mundo que 

se desplaza incesantemente. 

Ya antes, la Mtra. Hilda Gómez subraya siete aspectos centrales, al hacer su 

revisión sobre los eslabones que componen la Cuarta Revolución Industrial, en 

plena marcha, y con evidentes espacios de expansión ya asentamiento. 

Recupero lo que entonces se decía: “La Complejidad como disciplina de 

conocimiento, es decir, las Ciencias de la Complejidad, como espacio emergente 

de la práctica científica y como espacio social de desarrollo en el que la humanidad 

está inmersa poseen siete propiedades que le caracterizan:  

“1. La Interconectividad entre los diversos agentes que lo componen; 2. La 

autonomía de cada uno de ellos; 3. Un comportamiento emergente, es decir, que 

no puede ser fácilmente predicho ni extrapolado del comportamiento de sus partes; 

4. El no equilibrio, el cambio perpetuo; 5. La no linealidad en la relación del 



comportamiento de los agentes; 6. La auto organización, la tendencia inherente a la 

adaptación; y, 7. La coevolución, es decir, los agentes evolucionan con su entorno”. 

En ese contexto, marcado por lo complejo, complejidad de lo que nada 

escapa, a nadie debiera extrañarle la manera en que en apenas 5 años, insisto, se 

ha desplazado la valoración de las habilidades y competencias. 

Y digo que no debiera extrañarnos, siempre y cuando tengamos presente, 

claro, que detrás de la aparente simplonería que domina el mundo, en el trasfondo, 

lo que verdaderamente domina, no la apariencia, sino los engranes que mueven a 

la Cuarta Revolución industrial, es lo complejo, la complejidad como estudio, como 

carácter, como hábito y, por supuesto, como sistema de organización. 

  Así, teniendo como eje el reconocimiento de que la habilidad entre 

habilidades es la complejidad misma, el listado que ofrece el World Economic Forum 

para este 2020, presenta las siguientes modificaciones con respecto al de 2015:  

1. Como habilidad número más preciada se mantiene la Resolución de 

problemas; 2. La Coordinación con los demás, segunda en 2015, pasa la 5ª 

posición, para 2020; 3. Gestión de personas cae del tercero al cuarto sitio; 4. 

Pensamiento crítico pasa del cuarto lugar al segundo; 5. Negociación cae del quinto 

al noveno puesto; 6. Control de calidad desaparece, y emerge una nueva categoría: 

inteligencia emocional; 7. Orientación cae del séptimo al octavo sitio; 8. Toma de 

decisiones sube del octavo al séptimo lugar; 9. Escucha Activia desaparece y 

aparece una categoría nombrada flexibilidad cognitiva; y, 10. Creatividad, que en 



2015 fue colocada en el lugar décimo, cinco años después ocupa el tercer puesto, 

solo por debajo de resolución de problemas y pensamiento crítico. 

Así, pues, el valor de la creatividad. Así 

 

La agricultura, la navegación y el dinero 

Se cuenta que cuando comenzaba una guerra, las puertas del templo de 

Jano, en Roma, permanecía abiertas, un poco para llamar a la población a que 

acudiera para rendirle culto mientras el conflicto persistía, pero otro tanto en señal 

de que se atravesaba por “un tiempo abierto”, la frase es mía.  

   Es de hacer notar, también, que al mismo dios bifronte, Jano a quien está 

charla se ha encomendado, se le atribuyen tres ámbitos profundamente vinculados 

con el desarrollo de la cultura como concepto civilizador: la agricultura, el dinero, 

que ya habíamos mencionado, y la navegación. 

Termino con una cita y una metáfora. 

En lo que se conoce como el documento orientador E2030, el Estado 

argentino plasma en 2017 lo siguiente como lo que bien podría ser la línea 

estratégica fundamental:  

“La educación tiene el potencial de reducir la pobreza, promover entornos 

más saludables, crear una cultura de la innovación y construir sociedades 

cohesionadas y con ambientes de paz. Sin embargo, los procesos de formación 

educacional, no pueden por sí mismo generar individuos responsables y saludables, 



y además sociedades con mayor prosperidad. Para ello se requiere que la 

educación sea de calidad, que forme estudiantes con conocimientos relevantes y 

pertinentes, y con habilidades que permitan enfrentar los desafíos del mundo que 

los rodea. Fundamentalmente, se requiere que ningún individuo sea excluido de las 

oportunidades de aprendizaje.” 

Hoy, está claro, carecer de conectividad es no solo faltar a un derecho 

humano elemental, sino colocar a las y los individuos en una situación de 

vulnerabilidad personal y social que perpetuará sus condiciones de pobreza. En los 

próximos años, muy cercanos próximos años, estaremos viendo generalizarse 

operaciones médicas a distancia, transacciones bancarias y financieras, acceso a 

la información y contenidos educativos, y un largo etcétera que va más allá de tener 

WhatsApp (lo que tampoco es un tema menor en un país un porcentaje cada vez 

mayor de hijas, hijos, sobrinos, nietos que emigran por casusas económicas). 

Mas, está claro también, que la conectividad es una condición indispensable, 

pero no suficiente. Así como el siglo XX vio crecer a lo que se denomina como 

analfabetas funcionales, que son personas que saben leer y escribir, pero no lo 

hacen, así también este concepto puede extenderse a la era digital. Personas que 

tengan habilidades digitales que usen únicamente para mandar memes que 

reproduzcan racismo, clasismo, homofobia, intolerancia, radicalismo, fanatismo y 

un largo etcétera de lastres que nos acechan. 

No hay ninguna duda, pues, que los dos ejes sobre los que trabaja Alfabetiza 

digital: inclusión y fomento de las creatividades digitales, constituyen el detonador 

que ha de acompañar a la conectividad hacia una nueva era en que el centro de las 



tecnologías sea servir a mejorar las condiciones de vida, material y cultural, de las 

personas. 

Resolución de problemas, pensamiento crítico y creatividad, las tres 

habilidades con mayor valoración para el mundo de un futuro que ya está aquí, no 

se alcanzarán por sí solos mientras sigamos pensando lo digital como la compra 

frenética de gadgets y el cambio, aún más frenético, de un celular por otro. 

Una metáfora. 

A Jano debemos, lo he dicho ya, agricultura, navegación y dinero. Nunca 

como ahora es clara la época de transición que vivimos. Un mundo, el mundo 

anterior ha concluido ya, aunque no haya terminado de diluirse. Resiste y en no 

pocas ocasiones embiste. Jano mira hacia lo anterior y lo que terminará, sí o sí, por 

expandirse.  

Hacia ese punto: sembrar una noción que humanice las tecnologías, hacer 

de la creatividad y pensamiento crítico la mar sobre la que naveguemos, y, tomar 

distancia del dinero como fin de un tiempo e intereses que persisten en hacernos 

creer que lo digital son los objetos, es el llamado que tenemos que atender.  

 

  



Eslabones de la Cuarta Revolución Industrial 
Encadenamientos hacia la reconstitución de lo humano 

 

Hilda Gómez González 

 

Uno 

En 2018, Frankenstein; or, The Modern Prometheus, la novela de la escritora 

británica Mary W. Shelley, hija del filósofo político William Godwin y de la feminista 

Mary Wollstonecraft, cumplió 200 años de haber sido publicada.  

Se le conoce como una novela gótica, oscura, de terror, y se le considera 

como la primera obra de ciencia ficción moderna. Asimismo, es bien conocida la 

anécdota de que fue escrita como parte de un reto que Lord Byron presentó a sus 

amigos Mary Shelley, Percy Bysshe Shelley y el médico John Polidori, quienes le 

visitaban en Suiza y formaban parte de un círculo intelectual prominente de la 

época, tan interesados en los avances médicos y científicos como en las propuestas 

artísticas de su época. El reto consistió en la escritura de un relato de terror por 

parte de cada uno de los presentes.  

Era mediados de junio de 1816 y el clima torrencial atípico, la noche y el 

haber leído Phantasmagoriana, una popular antología de cuentos de espectros y 

fantasmas de origen alemán, constituyeron el marco adecuado para tal actividad. 

De estas peculiares circunstancias nacieron El Vampiro, de John William Polidori y 

el texto con el que abrimos esta conferencia: Frankenstein or The Modern 

Prometheus, de Mary Wollstonecraft Shelley. 



La novela nos habla de los experimentos del doctor Víctor Frankenstein para 

dar vida a una criatura a partir de restos humanos a los cuales insufló de vida 

utilizando una corriente eléctrica, como sugerían los experimentos del galvanismo, 

tan inquietantes, entonces. 

La criatura, de un aspecto físico horrendo -aunque de buen corazón- no 

encuentra su lugar en el mundo y arremete contra su creador a través de dar muerte 

a sus seres queridos más cercanos, acarreando el arrepentimiento de su creador 

por retar a las leyes divinas y de la naturaleza.  

Existen un sinnúmero de interpretaciones sobre el significado de la novela, 

pero a no dudarlo, su relación con la ciencia y la tecnología en relación con lo 

humano es uno de los aspectos que más llama la atención.  

Escrito en los tiempos tempranos de la revolución industrial su existencia 

señala algunas de las preocupaciones de entonces en relación con el poder humano 

de transformar la naturaleza mediante el uso de la tecnología. 

Frankenstein, en este sentido, es resultado y espejo de la Primera Revolución 

Industrial que apareció con la máquina de vapor que permitió el acceso a la energía 

hidráulica para ser utilizada en la mecanización de los procesos industriales.  

A esta revolución siguió una segunda, que llegó acompañada de la 

electricidad y la cadena de montaje que permitieron la producción en masa que ha 

tenido impacto en todas las formas de producción industrial en el mundo.  

Una Tercera Revolución Industrial se generó con la informática e implica la 

integración de la tecnología de la información a los modelos de producción 



tradicionales desde la perspectiva operativa, sin interferir directamente con la línea 

de ensamblaje. 

Hoy en día, la humanidad se encuentra inmersa en una Cuarta Revolución 

Industrial donde las tecnologías fusionan los mundos físico, digital y biológico, 

impactando en todas las disciplinas, economías e industrias, e incluso desafiando -

de nuevo- las ideas sobre lo que significa ser humano. 

El concepto Cuarta Revolución Industrial fue utilizado por primera vez en el 

Foro Económico Mundial, en 2016, cuando el alemán Klaus Schwab fundador y 

presidente ejecutivo del  Foro, lo acuñó para referirse a los avances tecnológicos de 

última generación que se expresan en la robótica, la inteligencia artificial, la cadena 

de bloques, o Blockchain, la nanotecnología, la computación cuántica, la 

biotecnología, el Internet de las cosas, la impresión 3D, los vehículos autónomos, la 

computación en la nube y otros, que se expresan como la interrelación de los 

sistemas cibernéticos y los seres humanos a través de la automatización, el 

intercambio de datos y las conexiones remotas.  

Sin ser una perspectiva uniforme, esta Cuarta Revolución Industrial integra 

numerosas industrias, tecnologías y campos en una visión integradora y ciberfísica 

que solamente puede ser entendida y estudiada a cabalidad desde las disciplinas 

de la Complejidad. 

Como antecedentes inmediatos de la Cuarta Revolución Industrial, y sin los 

cuales tampoco se entendería el actual estado de cosas, tenemos a la Sociedad de 

la información como un estado de desarrollo social y la conciencia del cambio 



constante – con sus efectos de inestabilidad, también constante- como fenómeno al 

que ha abierto la puerta la tecnología de la información y de las comunicaciones. 

Esta Sociedad de la información, también conocida como era de la 

información, tiene sus inicios en los años ochenta con la aparición de Internet y el 

surgimiento de la World Wide Web, lo que propició la convergencia de la red, la fibra 

óptica y la telefonía móvil.  

Los cambios asociados a esta convergencia se han expresado en todas las 

sociedades, contribuyendo a la globalización que hoy día caracteriza nuestro 

mundo.  

Esos cambios podemos referirlos con algunas características particulares 

como lo refiere Pablo Lucio Salonio en su muy brillante texto “Un marco conceptual 

a partir del fenómeno de la complejidad en el siglo XXI”. 

Es Extenso: involucra a individuos, a grupos pequeños y organizaciones 

complejas.  

Su Crecimiento avanza a ritmos inusitados: la capacidad de las tecnologías 

de información y comunicación se duplica en menos tiempo.  

Es Ubicuo: ocurre en todos lados casi de manera simultánea.  

Es Instrumental: la presencia de tecnologías en nuestra vida cotidiana tiene 

que ver con los aprendizajes y con las formas de aprehensión del mundo.  

Es Sinérgico: los cambios en la vida cotidiana, la información sobre 

tecnología, la difusión de fenómenos científicos y tecnológicos emergentes alimenta 



y pone de relieve los debates sobre la relación entre “lo humano” y “la máquina”, 

entre “lo natural” y “lo artificial”. 

 

Dos 

El 29 de octubre de 1969, hace exactamente 50 años, un equipo de 

científicos de la Universidad de California (UCLA) transmitió un mensaje que ahora 

conocemos y practicamos con gran naturalidad. En un evento que tiene ya tintes 

históricos, se envió el primer mal a través de ARPANET, la red precursora de 

Internet, a un grupo de colegas del Instituto de Investigación de Stanford.  El 

profesor de informática de UCLA, Leonard Kleinrock y su equipo, enviaron ese 

primer mensaje.  

Lejos estaban Kleinrock y su grupo, de imaginar el impacto y el crecimiento 

exponencial que tendría Internet: en tan sólo 5 décadas se ha constituido como la 

base de referencia de la civilización humana.  

La Complejidad como disciplina de conocimiento, es decir, las Ciencias de la 

Complejidad, como espacio emergente de la práctica científica y como espacio 

social de desarrollo en el que la humanidad está inmersa poseen siete propiedades 

que le caracterizan: 

1. La Interconectividad entre los diversos agentes que lo componen.  

2. La autonomía de cada uno de ellos.  



3. Un comportamiento emergente, es decir, que no puede ser fácilmente 

predicho ni extrapolado del comportamiento de sus partes.  

4. El no equilibrio, el cambio perpetuo. 

5. La no linealidad en la relación del comportamiento de los agentes. 

6. La auto organización, la tendencia inherente a la adaptación.  

7. La coevolución, es decir, los agentes evolucionan con su entorno (Salonio). 

Las Ciencias de la Complejidad, para abordar las interrelaciones de los 

sistemas complejos, como aquellos con los que convivimos a diario en nuestro 

horizonte personal y social.  

Sin embargo, la complejidad no es ajena de manera alguna a los seres 

humanos. De hecho, somos un sistema complejo compuesto por innumerables 

elementos internos que convergen con innumerables elementos externos. 

El entorno social, ecológico, biológico, termodinámico es también 

sumamente complejo, las teorías del conocimiento lo han construido de una manera 

ordenada para entenderlo no sólo en su complejidad, sino en su inestabilidad. 

El profesor George Rzevski de la Open University, Milton Keynes en el Reino 

Unido, especialista en los temas de complejidad ha trabajado en la noción de 

“mentalidad frente a lo complejo” o en inglés complexity mindset, la cual hace 

referencia a la capacidad del individuo o de las organizaciones, para, a través de 

principios y métodos, coevolucionen con un entorno dinámico y cambiante. 

 



Tres 

Yo, robot, de Isaac Asimov, volumen de relatos, fue publicado en 1950. En 

él, el científico y escritor estadounidense de origen ruso, dio a conocer las tres leyes 

de la robótica -palabra que él mismo inventó-, como base de lo que podría ser la 

relación entre los seres humanos y estas “criaturas”, acaso nuevos Frankenstein: 

1. Un robot no puede hacer daño a un ser humano o, por su inacción, permitir 

que un ser humano sufra daño. 

2. Un robot debe obedecer las órdenes dadas por los seres humanos, excepto 

si estas órdenes entran en conflicto con la Primera Ley. 

3. Un robot debe proteger su propia existencia en la medida en que esta 

protección no entre en conflicto con la primera o la segunda Ley. 

Escritas en el contexto de un relato de ficción, de ciencia ficción, estas tres 

leyes han sido objeto de numerosos análisis que ponen de relieve la relación de los 

seres humanos con los robots, sí, en la evaluación de lo “bueno” y lo “malo” de los 

robots y la posibilidad de que se apoderen del mundo. Una dimensión ética subyace 

en los tres preceptos. 

Hoy en día, la serie rusa de Netflix, Mejores que nosotros, ubicada en un 

futuro donde los robots conviven con los humanos inicia, precisamente, con las tres 

leyes de la robótica. 

 

Cuatro 



En 2018 se presentaron cuatro ciberataques contra bancos e instituciones 

financieras en México que dejaron un quebranto de más de 500 millones de pesos.  

Todo parece indicar que los bancos afectados, entre los que se encontraban 

Banorte, Citibanamex y Banjército no contaban con protocolos de seguridad lo 

suficientemente robustos que les protegieran de ataques de grupos de delincuencia 

organizada. 

La ciberseguridad es uno de los cinco campos emergentes en la época de la 

Cuarta Revolución Industrial, los otros cuatro son Fintech, Blockchain, Inteligencia 

Artificial e Internet de las cosas. 

Me referiré brevemente a cada uno de ellos. 

Ciberseguridad. La riqueza contemporánea de los datos y su resguardo. 

De acuerdo con la Unión Internacional de Telecomunicaciones "La 

ciberseguridad es la colección de los instrumentos, políticas, conceptos de 

seguridad, salvaguardas de seguridad, directrices, enfoques de gestión de riesgos, 

acciones de formación, las mejores prácticas de aseguramiento y las tecnologías 

que se pueden utilizar para proteger el medio ambiente cibernético y la organización 

y los activos de los usuarios”.5 

Estas acciones constituyen un campo emergente de atención en la Cuarta 

Revolución Industrial además de constituir un proceso transversal que atraviesa 

 
5 En Actualidades de la UIT 9 | 2010, Noviembre de 2010 disponible en 

https://www.itu.int/net/itunews/issues/2010/09/pdf/201009_20-es.pdf 

https://www.itu.int/net/itunews/issues/2010/09/pdf/201009_20-es.pdf


todas las organizaciones, empresas, grupos e instituciones que tienen una 

presencia en Internet.  

Los datos que estas organizaciones manejan o resguardan constituyen 

referencia de riqueza en el mundo físico, como el ciberataque referido líneas arriba 

o bien, referencia de riqueza en el ciber espacio. Hoy en día, la disponibilidad de 

cantidades inimaginables de datos personales constituyen una riqueza que puede 

transformar realidades, recuérdese por ejemplo el caso de Cambridge Analitica y su 

participación con Facebook para influir en las elecciones de Estados Unidos.  

El ciberespacio, entendido como el sitio, o los sitios múltiples, innumerables, 

donde se interconectan las redes y que constituye un “espacio” simbólico resulta en 

nuestros tiempos un encuentro de valores y acciones casi inimaginables, los riesgos 

de la vida física, aún sin resolverse se han trasladado ahí para dar lugar a riesgos 

diversos como los de comunicaciones: en donde se encuentran las tecnologías 

como el correo electrónico, mensajería instantánea y redes de comunicaciones; o 

los Riesgo de Seguridad de la Información, en donde aparecen los dispositivos de 

almacenamiento, sitios web, contraseñas y malware o los Riesgos de Continuidad 

del Negocio así como aquellos que comprometen la continuidad de los servicios y 

los asociados al uso de redes sociales. 

Los activos digitales son parte de la riqueza contemporánea de la humanidad, 

su resguardo se ha consolidado como uno de los intereses más sensibles de la 

historia contemporánea. La gobernanza de Internet y la definición de protocolos 

internacionales refieren a esta circunstancia contemporánea de la máxima 

trascendencia.  



 

Fintech y el valor del dinero 

En el sitio de Internet de la Comisión Nacional para la Protección y Defensa 

de los Usuarios de Servicios Financieros, leemos que “las Fintech son startups 

(empresas emergentes) que brindan servicios financieros mediante el uso e 

implementación de la tecnología y para ello se valen de páginas web, aplicaciones 

y redes sociales con el fin de agilizar y simplificar su proceso de atención. 

Algunos de los servicios que ofrecen son: 

• Crowdfunding (financiamiento colectivo). 

• Lending (prestamos en línea). 

• Sistema de pagos y remesas. 

• Compra/Venta de activos virtuales (conocidas como criptomonedas). 

• Gestión de finanzas personales y empresariales. 

• Otorgamiento de seguros. 

• Trading (compra venta de acciones) y mercados”. 

Las Fintech constituyen una competencia inusual a los bancos, esas 

instituciones que por siglos han determinado buena parte del flujo y del valor del 

dinero. La presencia de estas organizaciones financieras se da en muchos casos 



sólo en la esfera virtual. Su creciente número y actividad por supuesto que tienen 

impacto en el mercado de dinero.6  

 

Blockchain o como asegurar protocolos y tránsitos en el ciberespacio 

En 2008, una persona o un grupo, con el pseudónimo de Satoshi Nakamoto, 

crearon el protocolo para pagos electrónicos que usaba al bitcoin como moneda 

virtual o criptomoneda.  

El Blockchain, como protocolo constituye una manera de encriptar 

información y enlazarla en red a todos los usuarios, mismos que pueden monitorear 

en tiempo real su movimiento.  

Aunque la criptomoneda Bitcoin es su desarrollo más conocido, lo cierto es 

que el protocolo de Blockchain puede ser utilizado en acciones y operaciones 

diversas. Empresas como Walmart, British Airways, Toyota, UPS, Samsung, 

Alibaba, Metlife, Facebook, Ford, Prudential, Apple, Nestle o Google están 

trabajando en el desarrollo y planeación de sus actividades con base en protocolos 

de Blockchain. 

 

Internet de las cosas 

 
6 En México existe la Ley para Regular las Instituciones de Tecnología Financiera, mejor conocida 
como Ley Fintech. El 8 de marzo de 2018 se firmó la Ley Fintech y fue publicada en el Diario 
Oficial de la Federación el 9 de marzo. 



Una cafetera se enciende a la hora programada para hacer el café, el 

refrigerador tiene una pantalla táctil para revisar el estado de las legumbres o 

verificar el inventario de productos, a través del celular es posible monitorear a un 

bebé o a una mascota a distancia.  

El Internet de las cosas han inaugurado una etapa en la que las máquinas 

establecen enlaces y se envían señales. Una cosa, en la Internet de las cosas, nos 

dice el Search Data Center “puede ser una persona con un implante de monitor de 

corazón, un animal de granja con un transpondedor de biochip, un automóvil que 

tiene sensores incorporados para alertar al conductor cuando la presión de los 

neumáticos es baja, o cualquier otro objeto natural o artificial al que se puede 

asignar una dirección IP y darle la capacidad de transferir datos a través de una 

red”.7 

 

La Inteligencia Artificial 

Regresamos a Frankenstein y a Yo, robot: la Inteligencia artificial como el 

estudio de sistemas que se comportan de una manera inteligente a un observador 

externo o también, el estudio y diseño de agentes inteligentes, en tantos sistemas 

que perciben su entorno y toman acciones que maximizan su probabilidad de éxito. 

Actualmente, se desarrollan sistemas en escala capaces de aprender y 

actuar con diversos grados de autonomía para transformarse en componentes 

 
7 https://searchdatacenter.techtarget.com/es/definicion/Internet-de-las-cosas-IoT 
 

https://searchdatacenter.techtarget.com/es/definicion/Internet-de-las-cosas-IoT


integrales de redes de sensores, bases de datos, agentes autónomos y equipos 

humanos8 que tienen posibilidades de intervenir en casi todos los campos de la 

actividad humana, compitiendo con lo que las personas pueden hacer, poniendo en 

crisis el empleo, la organización del trabajo y la percepción del mundo. Termino con 

lo que señala el filósofo francés Éric Sadin sobre lo que necesitan los humanos para 

encontrar un nuevo lugar en el panorama actual: 

“Primero, un reposicionamiento de tipo ontológico, en la medida en que lo 

que se redefine es la concepción de lo humano por los humanos. Estos últimos ya 

no son considerados como quienes detentan una facultad de juicio exclusiva y son 

simbólicamente suplantados por una nueva instancia de verdad que se estima 

superior. Y luego un reposicionamiento de tipo antropológico, en la medida en que 

ya no es el ser humano quien ejerce su poder de acción, con ayuda de su espíritu, 

de sus sentidos y de su propio saber, sino una fuerza interpretativa y decisional que 

se tiene por más eficaz, ‘legítimamente’ consagrada a eliminarlo en sectores cada 

vez más extensos de la vida”. 9 

 

  

 
8 http://www.cefadigital.edu.ar/handle/1847939/1269 
 
9 “La inteligencia artificial: el superyó del siglo XXI”, NUSO nº 279 / enero - febrero 2019, disponible 
en https://nuso.org/articulo/la-inteligencia-artificial-el-superyo-del-siglo-xxi/ 

http://www.cefadigital.edu.ar/handle/1847939/1269
https://nuso.org/articulo/la-inteligencia-artificial-el-superyo-del-siglo-xxi/


La inmensa brevedad, ideas sobre lo mínimo 
Vértigo y multiplicidad en tiempo de entremundos 

 

Antonio Tenorio 

 

Aquella noche 

No de manera formal, claro, pero bien podría decirse que el siglo XX comenzó 

el 29 de mayo de 1913, en París. Era una noche no demasiado calurosa, según 

cuentan las crónicas de la época. Ideal para ir al teatro. Dos genios, nacidos en el 

siglo anterior, el XIX, se presentaban en el Teatro de Campos Elíseos, ya hoy 

derruido. Dos genios rusos.  

A Igor Stravinski, cuyos días acabarían en los Estados Unidos, se le había 

encargado la música de un ballet basado en un cuento tradicional esloveno. A 

Vaslav Nijinsky, coreógrafo, y antes bailarín prodigioso, tocó diseñar los pasos y el 

concepto dancístico en general.  

El ballet tenía, tiene, por título: La consagración de la primavera. Fue un 

escándalo. Hasta 1920, la compañía rusas de ballet que había llevado la pieza a 

París, en medio de gran expectativa, no volvió a considerarla dentro de su 

repertorio. 

Partidarios de la innovación, que incluyó el hecho de que la introducción cede 

por primera vez el lugar principal al fagot, y acusadores de sacrilegio, entre ellos 

connotados compositores de la época, acabaron a golpes.  



Aquel teatro, insisto, inexistente ya para nuestro presente, tomado por la 

policía, quien arremetió en contra de tirios y troyanos con igual determinación, fue, 

esa noche testigo de un comienzo que no sabía que lo era.  

La pieza fue juzgada por muchos como indecorosa. Pero no, no se trataba 

de una representación de lo indecoroso, sino del anuncio, en forma de metáfora, 

porque el arte siempre lo es, de un hecho brutal y sangriento que cobraría la vida, 

se calcula, de entre 10 y 30 millones de personas y dejaría mutiladas a millones 

más: la primera guerra mundial.  

Pero de eso, de eso no se percataron esa noche. Cuando lo hicieron, era 

demasiado tarde ya. 

 

El breve siglo 

No ha habido, nunca, siglo tan breve como el Siglo XX. Apenas un paréntesis, 

pareciera de pronto, entre el mundo que vio fraguarse las dos primeras revoluciones 

industriales, el Siglo XIX, y aquel que, en su vertiginoso devenir de apenas sus 

primeros 20 años, el Siglo XXI, ha visto emerger dos revoluciones industriales más, 

la tercera y la cuarta. 

Una macabra sombra de fatal circularidad ha querido, que además de corto 

en extremo, el Siglo XX hubiera de terminar, simbólicamente al menos, en 

prácticamente el mismo lugar que comenzó. 

El 28 de junio de 1914, en pleno de centro de Sarajevo, se sabe bien, fue 

asesinado el Archiduque Francisco Fernando, a la sazón heredero al trono del 



Imperio Astro-Húngaro. Este hecho, que luego se sabría fue orquestado por el jefe 

de la Policía serbia fue el detonante para que se desencadenara la Primera Guerra 

Mundial. 

Marcado por el estallido de la 1ª Guerra Mundial, luego del asesinato, en 

Sarajevo, hoy capital de la República de Bosnia Herzegovina, el siglo XX vio su 

ocaso en la irracional y fratricida Guerra de los Balcanes de los años noventa, 

cuando las pretensiones de un tan viejo como asedo sueño por instaurar la Gran 

Serbia, llevó al régimen de Milosevic, presidente de esa nación por entonces, a 

enfrascarse en una guerra que además de territorial, hizo vislumbrar la sombra del 

odio religioso. 

La historia trágica de esta región del mundo pareciera una calca de un siglo 

de inicios tardíos y prisa por terminar. Yugoslavia se integró formalmente en 1918. 

Un país, una república en la que convergía otras seis: Bosnia, Croacia, Eslovenia, 

Macedonia, Montenegro y Serbia. En tan solo cuatro años, 1991-1995, se 

desintegró.  

En 1991, Croacia declaró su independencia. Una parte de su población, de 

origen serbio, se negó a aceptarla y declararon una región autónoma. En apoyo de 

los suyos, el gobierno Serbio declaró la guerra a la recién formada nación croata.  

Para finales de ese año, 1991, el conflicto se extiende a Croacia. Y con ello, 

se desata lo que podríamos llamar, guerras dentro de la guerra.  

Al esquema tradicional de guerra entre países, se le sumaba ahora el choque 

interétnico que no tardó en devenir en una confrontación de tintes religiosos. Los 



serbios de Bosnia, los croatas de Bosnia y los bosnios musulmanes de Bosnia, se 

enfrentan con crueldad en un conflicto que tuvo dramáticos tintes de campañas de 

exterminio.  

La guerra terminó oficialmente a finales de 1995. Aunque apenas 4 años más 

tarde, un viejo conflicto entre la región de Kosovo, en Macedonia, y, otra vez, Serbia, 

devino en una guerra a gran escala con bombardeos de las fuerzas de Naciones 

Unidas y la acusación contra el presidente serbo, Slobodan Milosevic, por crímenes 

contra la humanidad. 

Un baño de sangre que habría de ser anuncio, como antes lo fuera la 

consagración de la primavera, de los grandes relatos, que hablaban de pertenecer 

a grandes países, irían dejando su lugar a las reivindicaciones de etnia, de legua, 

de religiones bifurcadas en mil formas, todas reclamando una verdad única, incapaz 

de comprender lo distinto. El siglo XXI. Nuestro siglo XXI. 

 

 

De la hoguera a la caja de cerillos 

La idea de que con el fenecer del sigo XX llegó también a su fin el predominio 

de los grandes relatos, proviene de los historiografía francesa y retomada después 

por Lyotard.  

No se refiere a grandes novelas o cosa que se le parezca. Les grands recites, 

es la forma en que la filosofía francesa nombró al final del predominio de las grandes 

construcciones ideológicas y las grandes gestas, comenzadas a la sombra de la 



idea de las revoluciones, en el siglo XVIII, de los nacionalismos del siglo XIX, y, 

finalmente, cobijadas en el XX por un mundo en el que los países, la pertenencia 

que podía tenerse a ellos, fue, hasta el advenimiento de la globalización, el punto 

de referencia por excelencia de las y los individuos. 

Hace unos días se celebró la reunificación de Alemania. Lejos, sin embargo, 

se encontraba nadie en aquel lejano cercano 1989, de imaginar que el colapso del 

mundo comunista significaría la multiplicación de las reivindicaciones y conflictos 

regionales, del nacionalismo extremo y del fundamentalismo religioso.  

El final de los grandes relatos, que es como llamó a la época Françoise 

Lyotard, o, si se prefiere, el fin de las ideologías, es decir, la clausura del mundo 

bipolar conocido entre 1945 y 1990, significó, pues, desprender a los sujetos de 

grandes referentes, de un sentido ancho y hondo de utopías, de una noción de 

horizonte de largo plazo o, incluso, de las energías para emprender hazañas 

artísticas de proporciones colosales, como en su momento lo fueron las sinfonías 

grandiosas, novelas como Rayuela o Cien años de soledad, o las obras de la 

arquitectura pensada en un “para siempre” o el propio sentido renovador y 

arriesgado del arte. Al modo de Stravinski, por ejemplo. 

Trabajar sobre formas marcadas por la exactitud y una aparente sencillez ha 

marcado el rumbo de la nueva época. 

De la hoguera en torno a la que la tribu se reunía a escuchar los grandes 

relatos sagrados, hemos pasado a la caja de cerillos con la que, solitario y 



desacralizado, cada cual camina, sola, solo, por un sendero angosto, solitario, 

desacralizado. 

 

La reinvención de lo mínimo 

La tiempo actual, por supuesto, no inventó la brevedad. El culto por lo 

mínimo, y no me refiero por ello a la idea del “mínimo esfuerzo”, también presente 

en este tiempo, tiene caminos tan antiguos como diversos.  

El arte de lo breve, ha sido desde muchos siglos eso. La combinada destreza 

entre imaginación y habilidad para condensar en formas en miniatura expresiones 

de lo humano.  

Desde el Haiku oriental hasta el Libro de los proverbios, en la Biblia, pasando 

por el aprecio por el aforismo como género (hoy, expresado como epidemia de eso 

que identificamos como Quotes), las escrituras mínimas son de tan larga data como 

de arraigada tradición.   

La palabra minimalismo se usó formalmente, aplicada a la música, por 

primera vez en 1968. Su expansión ha sido constante. Al grado hoy, incluso del 

chiste. Cuando alguien no tiene para muebles en su apartamento simplemente se 

declara minimalista. Pero el concepto es serio y refiere esencialmente al uso del 

mínimo de elementos que sea posible usar.  

Cada disciplina que abarca, y que ha hecho suyo el concepto, de la música 

a la arquitectura, del diseño a la escritura, e incluso la gastronomía, ha aplicado este 

principio de moderación a su ámbito.  



Una paradoja, sin duda, en un época, la nuestra marcada en muchos sentidos 

por los excesos. 

Señalo de manera más que apretada 5 circunstancias que se han conjugado 

a mi parecer es esta ensanchamiento del concepto minimalista y que le han 

permitido marcar de modo determinante los primeros 20 años del siglo presente.  

a) La expansión de una cierta democratización del acceso y gusto por las 

formas del diseño propuesto desde los países escandinavos que sin 

renunciar al equilibrio de lo mínimo, propone formas tan prácticas como 

aparentemente sencillas para espacios reducidos; 

b) La expansión de formas musicales que cada vez con mayor peso sostienen 

con ligereza y sencillez, por más contradictorio que parezca, la construcción 

de las narrativas visuales, ya sea en el cine como tal, o bien en la televisión, 

en cualquiera de sus formatos, incluyendo la publicidad y las series de Netflix, 

claro; 

c) La expansión, así sea de modo un tanto diluido y edulcorado, de ciertos 

conceptos claves provenientes del universo filosófico y vital de las culturas 

orientales, especialmente aquellos que tienen que ver con su relación con los 

espacios habitables poco poblados de muebles u adornos, y su noción del 

vacío, el orden y la predominancia del blanco, como elementos positivos; 

d) La expansión del término minimalismo a todas las artes, resumidas en: 

motivos breves, procesos graduales, lineales y geométricos; repertorio 

estable de formas y resoluciones; posición central de cada objeto o elemento 

que por sí mismo; combinación entre lo puramente estético y lo práctico; 



influencias provenientes desde la periferia (Oriente o la cultura escandinava) 

de los grandes centros cosmopolitas; idea de encontrar la esencia del objeto 

en formas compactas, cohesionadas y orgánicamente unitarias; 

e) La expansión de lo que podemos llamar las formas de lo menor: frente a las 

grandes novelas, los microcuentos; frente a la construcción de catedrales, el 

diseño de objetos de uso diario; frente a películas épicas, capítulos perfectos 

de series para verse en el IPad; frente a las sinfonías, música que parece 

hecha para comerciales.  

Todo ello bajo el soporte de la multiplicación de las tecnologías de la 

información y la comunicación como plataformas de acceso global, pero al 

mismo tiempo de exposición local de la producción creativa y la construcción del 

gusto. 

 

 

La vida condensada 

No, no fue, pues, el correo electrónico, primero, ni las redes sociales, las que 

colocaron la capacidad para condensar en el centro de la vida. No fue ni siquiera el 

gusto por el uso de los post-it, esos tuits fijos, se dan la oportunidad de llamarlos 

así, lo que ha dado vida como nunca antes a esas formas de la escritura en las que 

menos es más. Máxima central de toda forma de dominio minimalista.  

Por supuesto que las plataformas de las escrituras mínimas tiene en las redes 

a un aliado sin parangón.  



Pero también lo es que las ideas, ese mundo que todo lo prefigura, venía ya 

anunciando desde mucho antes que algo grande, en sentido literal, estaba por 

cambiar; estaba por cambiar, justamente, la idea del valor de lo grande, lo pesado, 

la excesivamente elaborado y lo que se hace en el hoy pensando más bien en el 

mañana. 

El concepto minimalismo, así, es un término que ha logrado, por una parte, 

agrupar distintos ámbitos del quehacer creativo humano, pero sobre todo, que 

refleja el espíritu de esta época y las ideas que encarnan ese espíritu.  

Las resumo en seis, al modo que lo hiciera Italo Calvino, justo antes de morir 

inesperadamente en 1985: levedad, rapidez, exactitud, visibilidad, consistencia y 

multiplicidad. 

Que las formas en que la escritura, en particular, y el arte, en general se 

expresan hoy, se han modificado de modo radical, no cabe la menor duda. Que 

esas formas están unidas íntimamente con las plataformas sobre las que se 

expresan, también es real.  

Como nunca antes, cobra vigencia la idea que ya en los años sesenta 

McLughan anunciaba: el medio es el mensaje. Y sí, el medio, las tecnologías de la 

información, el mundo digital, las plataformas digitales, son, de muchas maneras, 

partes indisolubles del mensaje. 

Mas, el propio Italo Calvino reconoce, quiere creer, y con él, que al lado de 

las formas cambiantes, incluso cuando este es de un modo tan vertiginoso como lo 

es ahora, que incluso en esas condiciones cambiantes como nunca, hay algo en la 



escritura, en el arte, que solo la escritura tienen y pueden expresar. Hay cosas que 

solo la escritura, con sus medios específicos, puede y debe dar, insiste Calvino.   

Paradoja suprema de nuestra época la constituye, sin duda, el hecho de que, 

siendo como son los seis principios que enuncia Calvino una suerte de ruta de viaje 

para este siglo, su propósito al concebir esos seis principios lo animaba ser capaz, 

llamarnos a ser capaces nosotros con él, de reconocer en lo pasajero, lo fútil, lo 

accesorio aquel lastre del que debíamos desprendernos. 

Levedad, la rapidez, la exactitud, la visibilidad, la consistencia y la 

multiplicidad, se tornan así en piezas móviles, modulares, de una figura mayor en la 

que encajan, la transparencia.  

Poliedro en el que estos seis principios y la figura de transparencia que 

forman, alertan sobre lo que de tan pasajero se torna en oportunismo o cínica 

pretensión de que mañana nadie recordará nada. 

Mas, la paradoja asoma al percatarnos que se trata exactamente lo contrario.  

Ser capaces de comprender que será en el reconocimiento de nuestra 

condición de vida pasajera, como condición humana, lo que ha de otorgarnos, 

pasajeros de este mundo y pasajeros en este mundo, de encontrarnos con el otro, 

con lo otro. Por más inquietante o distinto que en sí sea.  

Ser capaces de hallar en el esplendor de lo mínimo, un fragmento de la luz 

que corresponde a todo.  En la responsabilidad con el presente, la posibilidad de 

ese presente que hoy llamamos y escribimos futuro. 



Pasajeros, pero consistentes; tal, la virtud que no solo ha de salvar del 

cinismo, sino de encaminar en lo mínimo, lo mayor. 

  



 

Bibliografía mínima citada 
 

 

Althusser, Louis. El porvenir es largo: los hechos. Barcelona: Destino, 1992. 

 

Bauman. Zygmut. Vida líquida. Barcelona: Paidós, 2006. 

 

Beuchot, Mauricio. Tratado de hermenéutica analógica. México: UNAM-ITACA, 

2000. 

 

Calasso, Roberto. Las bodas de Cadmo y Harmonía. Joaquín Jordá, Traducción. 

Barcelona: Anagrama, 1990. 

La locura que viene de las ninfas y otros ensayos. Teresa Ramírez Vadillo, 

Traducción. México: Sexto piso, 2004. 

 

Calvino, Italo. Seis propuestas para el próximo milenio. Mariana Bernárdez, 

Traducción. Madrid: Siruela, 1989. 

 

Carr, N. (2088). ¿Google nos está volviendo estúpidos? Abril 2, 2019, de Google 
Sitio web: 
https://docs.google.com/viewer?a=v&pid=sites&srcid=ZGVmYXVsdGRvbW
FpbnxhcHJlbmRpemFqZXlhZG9sZXNjZW5jaWF8Z3g6NDJlNGEwNWE4OT
FkZTJlNg 

 

Castells, Manuel. La era de la información: economía, sociedad y cultura. México: 

Siglo XXI, 1999. 

"El lado oscuro de Internet somos nosotros", en BBC Mundo. (2009). Abril 5 2019, 
de Sociología Contemporánea Sitio web: 
http://sociologiac.net/2009/11/21/manuel-castells-el-lado-oscuro-de-Internet-
somos-nosotros/ 

 

https://docs.google.com/viewer?a=v&pid=sites&srcid=ZGVmYXVsdGRvbWFpbnxhcHJlbmRpemFqZXlhZG9sZXNjZW5jaWF8Z3g6NDJlNGEwNWE4OTFkZTJlNg
https://docs.google.com/viewer?a=v&pid=sites&srcid=ZGVmYXVsdGRvbWFpbnxhcHJlbmRpemFqZXlhZG9sZXNjZW5jaWF8Z3g6NDJlNGEwNWE4OTFkZTJlNg
https://docs.google.com/viewer?a=v&pid=sites&srcid=ZGVmYXVsdGRvbWFpbnxhcHJlbmRpemFqZXlhZG9sZXNjZW5jaWF8Z3g6NDJlNGEwNWE4OTFkZTJlNg
http://sociologiac.net/2009/11/21/manuel-castells-el-lado-oscuro-de-internet-somos-nosotros/
http://sociologiac.net/2009/11/21/manuel-castells-el-lado-oscuro-de-internet-somos-nosotros/


Cicerón, Marco Tulio. Del orador. José Javier Iso, Introducción, traducción y notas. 

Madrid: Gredos, 2002.  

 

Conaculta. (2015). Encuesta Nacional de Lectura y Escritura 2015-2018. Abril 3, 
2019, de Conaculta Sitio web: 
https://observatorio.librosmexico.mx/files/encuesta_nacional_2015.pdf 

 

Cordón, J. A., & Jarvio, A. O. (2015). ¿Se está transformando la lectura y la escritura 
en la era digital? Revista Interamericana de Bibliotecología, 38(2), 137-145. 
doi: 10.17533/udea.rib.v38n2a05 

 

Damasio, Antonio. El error de Descartes. Santiago de Chile: Editorial Andrés Bello, 

1994. 

 

De Kerckhove, Derrick. Inteligencias en conexión: hacia una sociedad de la web. 

Wade Rowland, Traducción. Barcelona: Gedisa, 1999.  

 

Deleuze, Gilles. Rizoma. David A. Rincón, Traducción. México: Fontamara, 2009. 

 

Eco, Umberto. Historia de la fealdad. María Pons Irazazábal, Traducción. 

Barcelona: Debolsillo, 2007.  

 

Fuentes, Carlos. El naranjo o los círculos del tiempo. México: Alfaguara, 1993. 

 

García Canclini, Néstor. Culturas híbridas. Barcelona: Debolsillo, 2001. 

 

Ingold, Tim. Líneas, una breve historia. Barcelona: Gedisa, 2007. 

 

Lleras Figueroa, Cristina. “¿Objetos Demodé? Museos y patrimonio intangible”, en 

Calle14. Revista del Museo Nacional de Colombia. Num. 2, Diciembre 2002, 

Bogotá, Colombia, pp. 23-29. file:///C:/Users/Antonio/Downloads/Dialnet-

ObjetosDemodeMuseosYPatrimonioIntangible-3232090.pdf 

 

https://observatorio.librosmexico.mx/files/encuesta_nacional_2015.pdf
file:///C:/Users/Antonio/Downloads/Dialnet-ObjetosDemodeMuseosYPatrimonioIntangible-3232090.pdf
file:///C:/Users/Antonio/Downloads/Dialnet-ObjetosDemodeMuseosYPatrimonioIntangible-3232090.pdf


Ong, Walter. Oralidad y escritura: tecnologías de la palabra. Angélica Shrep, 

Traducción. México: FCE, 1987. 

 

Ovidio Nasón, Publio. Metamorfosis. Rubén Bonifaz Nuño, Introducción, versión 

rítmica y notas. México: SEP, 1985. 

 

Ricoeur, Paul.  

La metáfora viva. Agustín Neira, Traducción. Madrid: Europa, 1980. 

Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido. Graciela Monges, 

Traducción. México: Siglo XXI-Universidad Iberoamericana, 1995. 

“Habla y escritura”, en Teoría de la interpretación… 

 

Salonio, Pablo Lucio. 
“Un marco conceptual a partir del fenómeno de la complejidad en el siglo 
XXI”, publicado por la Revista Visión Conjunta Año 11, Nº 20, disponible en   
http://190.12.101.91:80/jspui/handle/1847939/1269 

 

 

Scolari, C. (2017). El translector. Lectura y narrativas transmedia en la nueva 
ecología de la comunicación. Abril 4, 2019, de Carlos A. Scolari Sitio web: 
https://hipermediaciones.com/2017/03/02/el-translector-lectura-y-narrativas-
transmedia-en-la-nueva-ecologia-de-la-
comunicacion/?fbclid=IwAR2Ed5UyEhKr2G78Lq1GQUPm1ggqTBCdzQr0_
bRmGTuJUO2dxyGuECd_kjc 

La lectura en España: informe de la situación. Abril  6, 2019, de Carlos A. Scolari 
Sitio web: https://hipermediaciones.com/2017/02/22/la_lectura_espana/ 

 

Yates, Francis. El arte de la memoria. Madrid: Taurus, 1974. 

 

 

 

 

 

http://190.12.101.91/jspui/handle/1847939/1269
https://hipermediaciones.com/2017/03/02/el-translector-lectura-y-narrativas-transmedia-en-la-nueva-ecologia-de-la-comunicacion/?fbclid=IwAR2Ed5UyEhKr2G78Lq1GQUPm1ggqTBCdzQr0_bRmGTuJUO2dxyGuECd_kjc
https://hipermediaciones.com/2017/03/02/el-translector-lectura-y-narrativas-transmedia-en-la-nueva-ecologia-de-la-comunicacion/?fbclid=IwAR2Ed5UyEhKr2G78Lq1GQUPm1ggqTBCdzQr0_bRmGTuJUO2dxyGuECd_kjc
https://hipermediaciones.com/2017/03/02/el-translector-lectura-y-narrativas-transmedia-en-la-nueva-ecologia-de-la-comunicacion/?fbclid=IwAR2Ed5UyEhKr2G78Lq1GQUPm1ggqTBCdzQr0_bRmGTuJUO2dxyGuECd_kjc
https://hipermediaciones.com/2017/03/02/el-translector-lectura-y-narrativas-transmedia-en-la-nueva-ecologia-de-la-comunicacion/?fbclid=IwAR2Ed5UyEhKr2G78Lq1GQUPm1ggqTBCdzQr0_bRmGTuJUO2dxyGuECd_kjc
https://hipermediaciones.com/2017/02/22/la_lectura_espana/


 

 

 

 


